

# هامية التعارة كلية التعارة



المجلد الثالث



# جامعة المنصورة. كلية التجارة





المجلل الثالث

بِن آِللَهُ إِلَّهُ إِلَّا الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ

بعثوث الجنسة المخامِسة المنامِسة المنامِسة المنتمين والعراد المراد والرائم المنتمين والمواتي المامِسادم المامِسادم

مستمية المدقع احديث والمسلام ...
د. اسابوا عيد الرجيم الملبح المحيد المعلم المعلم المحيد المعلم الم

# المتنية الاقتصادية والإسالام ..

د. إسماعيل عيدا لمرجيم شابحت كليم الحقوق بجامعة لزفاريي

مقدمـــة:

من المعروف أن التخلف مشكلة معقدة ، تدخـــل فيها عوامل كثيرة ، اقتصادية واجتماعية وسياسيـــة ولهذا نجد لها عدة تعريفات حسب ظروف تاريخية معينــة واتجاهاتها الايدولوجية .

فنيركمه Nurkes يركز في تعريفه علي عملية رؤوس الاموال الاجنبية - نظرية الحلقة المفرغة - مما استنبع ايجاد استراتيجية معينة لآجل التنمية وذلك لتأثره بأيدولوجية البلاد الرأسمالية (1)

ثم ظهر اتجاه آخر للاقتصاد بين الاشتراكيي السين المستراكيي متأثرا أيضا بأيدولوجية معينة وتجارب البيل الاشتراكية و وقد ارتبطت التنمية بملكية وسائل الانتاج للدولة وايجاد التخطيط للتنمية والتحرر مين التبعية الاقتصادية .

R.Nurkes, Problem of capital (۱) formation in under developed countries, 0xford, 1953.

ثم تطورت نظريات التنمية بعد ذلك ، حين ركـــز بعض الاقتصاديين على العوامل الاجتماعية والسياسيـــة واعطاها نفس الاهمية التى أعطيت للعوامل الاقتصاديـــة خاصة في غياب المؤسسات القادرة على احداث التنميــة ، وقد تمثلت النظرية الحديثة في ذلك في آراء ميـــردال (۱)

ويرى Meier ان التنمية الاقتصادية عبارة عن عملية تفاعلية عرداد بها الدخل القومى للمسدول خلال فترة زمنية محددة وفي حالة زيادة معدل النمسو الاقتصادي عن معدل النمو السكاني ، فانه ينتج عسسن ذلك زيادة في متوسط الدخل الفردي (٢) فالتنمية عنسده عبارة عن عملية يزداد خلالها كل من الدخل القومسسي والدخل الفردي •

اما Baldwin فانه يتفق مع Meier في رآيه بأن زيادة مستويات دخل القرد في المتوسط علامــة

G Myrdal , Economic Theeory and Underdeveloped انظر (۱) Regions, G.Duek worth and Co ltd., London,1957.

<sup>(2)</sup> G.A.Meier N R.E.Baldwin, Economic Development Theory History, Policy, New York: Joun Wiley and Sons, Inc., London: Champman and Hall Ltd., 1954.

رفيسية من علامات حدوث التنمية الاقتصادية الا انسسه يعتقد بأن تحقيق التنمية يتطلب زيادة على ذلك توافر معدلات عالية من النمو في قطاعات اقتصادية وسياسيسة اخرى ، حيث تكتمل صورة التقدم (۱) ، وعلى ذلك فالتنمية في رأيه ، هي التوسع في الاقتصاد القومي لتشغيسسل الكثير من القوى العاملة كل عام ، وكذلك خلسست احتياطي نقدى للدولة يسمح بقيامها ببعض النشاطسسات الاجتماعية والصحية ، مثل التأمينات الاجتماعيةورعاية الطفولة ، وكذا تحقيق تعسميم التعليم المجاني لكسل أفراد الشعب ، الا انه توسع في مفهومه للتنميسسة والمستمرة في الاحتياطيات النقدية التي تسمح بالانفاق والمستمرة في الاحتياطيات النقدية التي تسمح بالانفاق على التعليم في منهومه للتنميسسا والمستمرة في الاحتياطيات النقدية التي تسمح بالانفاق الوالة في الدفاع عن نفسهسسا على التعلي فهانا لحق الدولة في الدفاع عن نفسهسسا المام اعدائها ، ففلا عن الاحتياطيات التي تتيح لهسسا

ويعرف Kindleberger (۲) التنمية الاقتصاديسة بأنها الزيادة التى تحدث للناتج القومى من طــــــع وخدمات في فترا معينة عبارة عن سنة ، مع توافـــــر التكنولوجيا والوسائل الفنية والتنظيمية فـــــــــى

<sup>(1)</sup> Ibid , P. 3

<sup>(2)</sup> Kindleberger , Economic Development Economic Hand Book series ) New York Mc Grow , 1958.

المؤسسات الاجنبية سواء منها القائم والمستمر في طرق الانتاج ، بحيث تتفق مع العصر الحاضر في استخصصدام التكنولوجيا الحديثة - وذلك لتحسين الكفاية الانتاجية لمختلف الاحداث والقسطاعات داخل الاقتصاد القومي .

وعند آدم سميث وريكاردو وبقية الاقتصادييييين الكلاسيك يحتل تراكم رأس المال مكان المدارة بييين عوامل النمو الاقتصادى - فكلما زاد تراكم رأس الميال زاد امكان التوسع في تقسيم العمل ، وفي تطبييية الطرق المتقدمة في الانتاج والتقدم التكنولوجيين والى جانب تراكم رأس المال نجد جميع التقليدييين يؤكدون ايضا على ندرة الارض ـ الموارد الطبيعيية ـ باعتبارها العقبة الاساسية في طريق استمرار النمييي

وریکاردو صریح فی ذلك عن آدم سمیث ، ذلـــــك
ان تراکم رأس المال یتوقف علی معدل الربح ، والربــح
عند ریکاردو لیس الا ما یتبقی للرأسمالی بعد دفــــع
الاجور = ولکن تزاید المکان مع ندرة الارض ، یــــودی
الی ارتفاع اسعار المواد الغذائیة مما یفطر الرأسمالی
الی دفع اجور اعلی فینخفض معدل الربح الی ان یمل الـی
مستوی منخفض بحیث یزول کل باعث علی تراکم رأس المـال

<sup>(1)</sup> Ricardo , Principles of political Economy and Taxation, Every man's Library Edition.

ويؤكد سميث على عقبة اخرى في سبيل النمو وهسي تدخل الدولة في الحياة الاقتصادية بما يؤدى الى فعسف تراكم رأس المال وينتهى الامر الى الركود الاقتصادي (1).

وكان كارل ماركس اول من وفع الخطوط العريضسة وتركزت في كتبايه رأس المال(٢) ، ولكشها لاتفرج عسسن الحير النظري وكانت اولى الخطوات للتنمية هي القضاء على النظام الرأسمالي نظرا لأنه نظام رجعي لايسسلائم التطور نحو التقدم • ولا يمكن ان تتحقق في ظلــــــه التنمية الاقتصادية لجماهير الشعب • كما انه نظــــام غير مستقر وقابل للانفجار في اية لحظة لتعرف ــــــــه للأزمات الدورية والبطالة العمالية ، وينقسم المجتمع في ظله الى فئتين متنازعتين ومتصارعتين • وانسسسه يجب التحول للنظام الاشتراكي باعتباره النظييسيام الاقتصادي الامثل ، والارضية السياسية والاقتصاديـــــة والاجتماعية الكفيلة يجعل بناء صرح التنمية متينسسا وعالياء وابدى الفكر الماركسي اهتماما بالغا بتحقيسق الاستقلال السياسي في الدول المشخلفة كشرط اساسمسمى لتحقيق التنمية - وذلك بتعفية الارضاع الاستعماريـــة

<sup>(1)</sup> I.Adelman, Theories, of Economic Growth and Development Standford London, 1962.

<sup>(2)</sup> Karl Marx, "CAPITAL" A critical Analysis of capitalist production, progress publishers, Moscorv.

القديمة ذات الطابع الاستغلالي والقضاء على الطبقــــة المسيطرة ، والفاء التنظيمات المياسية والمرتبطــــة بالاستعمار.

ويشترط ماركس كذلك تحقيق الاستغلال الاقتصادى وذلك بتأميم جميع المشروعات الانتاجية في الدول مسان زراعية وصناعية وكذا البنوك وضمها لملكية الشعاب وتمفية رؤوس الاموال الاجنبية المستثمرة ، وتغييالهيكل الاقتصادي السائد في الدول المتخلفة ، وجعلم من اقتصاد يعتمد على محمول واحد يعدر في شكل مسادة اولية ، الى اقتصاد متنوع بعيد عن التبعية .

التنمية الاقتصادية في الاسسسلام

وضح لنا مما سبق آرا الفقها الرأسمالييسسسن والاشتراكيين والمنهج الفاص بكل منهم في التنمية،

حيث أن كلا من الطرفين يجد الهلاك في منهــــــة واسلوب الطرف الآخر ولا يجد حلا لمشكلة التنميـــــة الاقتصادية الا بمنهجه وأسلوبه فقط والذي يحل محــــل المنهج الاخر حيث تتوفر الرفاهية والرخاع والتنميــة اذا ما طبق -

الا ان المنهج الاسلامي والنظام الاقتصادي الاسلامية والذي بدأ تطبيقه منذ بداية الدولة الاسلامية فـــــى عمر رسول الله على الله عليه وسلم كان سباقا وهاديا للأمة وللشعوب الاسلامية والذي بزغ قبل ظهور تلـــــك النظم الشرقية والغربية والتي لم تأخذ منه الاالقليل حسب اتجاهاتها وايدولوجياتها ومن ثم نجد ان كـــــلا المنهجين قد طبق ناقصا الكثير وكلاهما قد فشل فـــــي التطبيق العملي ويث نجد توالي الازمات الاقتصاديــة والنقدية ، كما ان بعض الدول الرأسمالية قد بـــدات في تطبيق بعض مناهج الاسلوب الاشتراكي وان بعض السدول الاشتراكية قد بدأت في تطبيق بعض مناهج الاسلـــوب المشاكل الاقتصادية والمالية والنقديـة عمى ان يجد حلا للمشاكل الاقتصادية والمالية والنقديـة لهما هـ

اما الدول الاسلامية حاليا فهي من الدول المتخلفة والتى سيطر عليها الاستعمار زمنا طويلا لتفرقها وفعفها وانغماسها في الضلال الفكري المستورد سواء مين الشرق او الغرب • ولم يعد عذا الانغماس مقمورا على.... النواحي الاقتصادية بل اننا نجده في الأونة الاخيرة يعمل على تملك قلب المسلم هل يدين بالاشتراكية العاركسيـــة ام الرأسمالية الحرة وهذا هو اخطر انواع الاستعمى وهو الاستعمار الفكرى المستورد من الخارج • حيث تنقساد الدول الاسلامية الى ذلك دون ان تدرى وتبعد بذلك عسسن عقيدتها • وهذا هو حال معظم الدول الاسلامية في الوقـت الراهن فانقسمت الى قسمين احدهما يتبع الخصصصصط او الاسلوب الاشتراكي ومن ثم التبعية للدول الاشتراكيسة والقسم الاخر يتبع الاسلوب الرأسمالي ومن ثم التبعيسة للدول الغربية • وهكذا تركبت الدول الاملامية منهجه .... وأسلوبها وخطها الواضع والذي تستمد شرعيته من الخالسق لهذا نجد ان العالم الاسلامي في تخلف وفوضي اقتصاديسسة وجهل لا يعرف حتى الآن مصيره ويقوده الكتلتين واللتسان تعملان على ازدياد وضعف وانهاك قواه الاقتصاديـــــة والفكرية والعسكرية والموارد الذاتية والبشرية، فنجد انهما قد غرسا اسرائيل في قلب العالم الاسلامي ، شمسم احتلال احدى الكتلتين ( وهي روسيا ) لاحدى الــــدول الاسلامية ( هي افغانستان ) ثم اشعال نار الحسمسسرب والفتنة بين معظم الدول الاسلامية وما يحدث حاليـــــا من حرب ودمار بين ايران والعراق ، وما يحدث بيــــن المفرب والجزاشر وحرب الصحراء ببعيد - ويرجع ذلسسك الى اننا اصبحنا نستورد كل شىء من الدول الاجنبيسسة وتركنا اصلنا وذاتنا وديننا ، لذلك كتب علينا الفسلال المبين ، والرسول عليه الصلاة والسلام يقول: " تركست فيكم ماأن تمسكتم به لن تفلوا من بعدى ابدا كتسساب الله وسنتى "(١٣) صدق رسول الله ،

لهذا كان لراما علينا ان نلقى الفوء على الفكس الاسلامي في احدى فرعياته الاقتصادية وهي التنميسسة الاقتصادية حتى نقف على حقيقة هذا الفكر والسسسدى يستمد شرعيته من كتاب الله وسنة رسوله • وحتى نثبست حقيقة واقعة يحاول البعني اغفالها او طمسها وهسسسي ان الاصل في المناهج المختلفة هو المنهج الاسلامسسسي والذي يتميز بعدة خصائص لا تتوافر في النظام الرأسماليي او الاشتراكي •

خسائص التنمية الاقتصادية في الاسلام وعوامل قيامها:

(١) تقوى الله والتنمية الاقتصادية :

لقد اهتم المنهج الاسلامى بالتنمية الاقتصاديـــة ولهذا نجد الكثير ممن كتبوا عنها وسنخـــــــى بالذكر ـ فقط ـ ما ذكره امير المؤمنين علــــــى بن ابى طالب رضى الله عنه وأرضاه (١) و فنجـــده

<sup>(</sup>۱) هناك الكثير ممن كتبوا عن التنمية الاقتصاديــــة ومنهم ابن خلدون فى مقدمته حيث ذكر الشـــروط الفرورية واللازمة لقيام التنمية الاقتصاديــــة من اهمها وجود حكومة عادلة ذات سياسة رشيـــدة وقوانين مرعية تمنع الظلم وتحفظ للمواطنيــــن حقوقهم وتفسح المجال لآمالهم، انظر؛ مقدمة ابن ظدون ـ طبعة دارالشعب ص ٢٥٥٠

فى مقدمة العهد الذى كتبه لوالى مصروكان الاشتر النخعى يقول " عليك بجباية خراجها ، وجهـــاد عدوها واستصلاح اهلها ، وعمارة بلادها"(١)

فالامام على رضى الله عنه قد لخص فى خطابسه البسيط لوالى مصر مهام وظيفته والتى تتلخسس فى الآتى :

# أولا: جباية خراجها:

والتى تعتبر احدى موارد الدولــــة، وينفق منها على حاجات الرعيـــــة والمشروعات العامة وتجهيز الجيـــوش للدفاع واقامة الأمن •

## شانیا : جهاد عدوهـــا:

اى تحقيق الامن والامان لمصر ومسسسن غارات الاعداء عليها ٠

(۱) انظر كتاب نهج البلاغة ـ جمع الشريف الرضيي ـ دار الشعب ـ القاهرة •

# ثالثا : استملاح أهلهـــا:

وهذا الاستعلاج لا يتم الا بالقدوة الحسنة من الحاكم نفسه وكذا نشر العد السسة بينهم والحكم بما آنزله الله والرفسع من شأنهم من ناحية التعليم والصحسسة والمرافق المختلفة وزيادة الدخسسسل الفردي والدخل القومي -

# رابعا : عمارة بلادهـــا:

وعمارة البلاد تعتبر من اهم ما ركسوز عليه الامام على فى خطاب تكليفيسسد لحاكم مص - حيث ان عمارة البسسلاد هو اجراء التنمية الاقتصادية الاجتماعية حتى يتم الخير والهناء والرفاهيسسة الاقتصادية لشعب مص •

وفى كتاب آخر للامام على حدد فيه الهـــدف من العمارة اى التنمية الاقتصادية ارسلــــه لمحمد بن ابى بكر والى مصر وطلب منه قراءتــه على شعب مصر وقد نص الخطاب على الآتى : " ياعبد الله ان المتقين حازوا عاجل الخيس وآجله شاركوا اهل الدنيا فيدنياهم ولسسم يشاركهم اهل الدنيا آخرتهم ، أباح لهم الله الدنيا ماكفاهم به وأغناهم • قال الله عسسر وجل " قل من حرم زينة الله التي اخـــــرج لعباده والطيبات من الرزق ، كل هي للذيـــن آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامسة كذلك نفمل الايات لقوم يعلمون" (١) سكنــــوا الدنيا بأفضل ما مكنت واكثرها بأفضم ما أكلت، وشاركوا اهل الدنيا في دنياهـــم فأكلوا معهم من طيبات ما يأكلون وشربوا مسن طيبات مايشربون ، ولبسوا من افضل مايلبسسون وسكنوا من افضل مايسكنون وركبوا من افضـــل ما يركبون ، اصابوا لذة الدنيا مع اهــــل الدنيا وهم غدا جيران الله يتمنون عليسه فيعطيهم ما يتمنون لاترد لهم دعوة • ولاينقسس لهم نصيب من اللذة ، فالى هذا ياعبــــاد الله يشتاق من كان له عقل ويعمل له بتقــوى الله ، ولاحول ولا قوة الا بالله (٢) " ان تقـــوي الله تعالى دواء قلوبكم وشفاء عرض اجسادكسم وصلاح فساد صدوركم وطهور دنس انفسكم ٥٠ ومسن اخذ بالتقوي غربت عنه الشدائد بعد دنوهسسسا

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف ـ الاية ٣٤ -

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة مرجع سابق ـ ص ٢٦ - ٢٨

واحلوت له الامور بعد مرارتها ، وانفرجست عنه الامواج بعد تراكمها واسهلت له المعساب بعد انصبابها، وهكلت عليه الكرامسسسة بعد قموطها وتحدبت عليه بعد نفورهسسسا، وتفرجت عليه النعم بعد نفوبها ، ووبلسست عليه البركة بعد ارذاذها(۱)".

مما سبق يتفع لنا حقيقة امر التنميسة الاقتصادية ، حيث ذكر الامام على رضى اللسمة عنه اهمية تقوى الله اولا وماذا يحدث بالنسبة للمتقين من خيرات كثيرة تنالهم نتيجسسة تقواهم حيث يحملوا على الحسنيين في الدنيسا والآخرة وبذلك ينعموا كثيرا بانعم الدنيسا وينعموا بجنة الظود بجوار ربهم جنة عرضها السماوات والارض اعدت لهم ،

اذا فبداية قيام تنمية اقتصادية للدوليسسة الاسلامية لا بد من وجود شعب يتقى الله فى كيسل شيء حتى يعم عليهم الخير والبركات من السمساء، "والبلد الطيب يخرج نباته باذن ربه والذى خبست لا يخرج الا نكدا كذلك نعرف الايات لقسسسوم يشترون "(۲) ويقول تعالى " ولو ان اهل القسرى

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة \_ مرجع سابق \_ ص ۱۷۳–۱۷۶

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف - الاية ٨٥ -

آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السمساء والارض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانسسسوا يكسبون (۱)" اذا نجد ان الرزق الوفير يتحقسق نتيجة الايمان والتقوى حيث تتفتح عليهم بركسات من السماء والارض فالبلد الطيب لايخرج الا الطيب من النبات الذي يعود بالفير والفائدة على اهله من البشر - الذين يؤمنون بالله ورسله ، ويتقون الله ، لهذا يتحقق لهم الرخاء - ان البلسسد الخبيث لايخرج منه الا النبات الردىء والذي يكلف الكثير رغم رداءته ،

الارض الطيبة كالمؤمن بالله اما الارض الخبيثــة فهى مثل غير المؤمن حيث لا يجنى الا السيئــــات ولا يحصل على رزقه الا بالمشقة والعناء والنكد،

كذلك حين قام سيدنا نوح عليه السلام بدعسوة قومه الى وحدانية الله والاستففار حتى يرفسي الله عنهم فانه يحددهم بالغير الكثير، فقال تعالى " فقلت استغفسروا ربكم انه كان غفارا يرسل السماء عليكسسم مدرارا ويمددكم باموال وبنين ويجعل لكسسم جنات ويجعل لكم انهارا" (٢)، من هذا نجسسد

<sup>(</sup>۱) سورة الاعراف ـ الاية ٩٦ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة نوح - الايات ١٠ ١١ ، ١١

ان سيدنا نوح عليه السلام قد دعا قومه السحى الاستففار والرجوع الى التربية الصالحة والتقهى والايمان بالله حتى يعطوا على الرزق الكثيسسر من اموال وبنين وجنات وانهار وهذا كله ترفيس لهؤلاء القوم كى يؤمنوا بالله العزيز الحميسد وبحملون على مقابل لله وهو الخير الكثيسسر بلكن طؤلاء القوم لم يؤمنوا فلم يتحقق لهسم ما وعدهم الله كما نجد فى القرآن الكريسسم الكثير من هذه المعانى ومنها قوله تعالسى:

" وضرب الله مثلا ترية كانت آمنة مطمئنسسة بأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعسم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بمسا

مما سبق يتضح لنا ان الله سبحانه وتعالى وعد عباده بأنهم اذا أتقوه في اعماله ومسدق وتمرفاتهم وتركوا المعميات الى الابد بصحدق وعدم العودة اليها فانه يرزتهم من الخيسسرات والبركات الكثير • كذلك ينذر الله سبحان وتعالى عباده بأنهم اذا كفروا بأنعم اللسم وتركوا تقواه وعبادته فانه لا مفر امامه من ان يذيقهم لباس الجوع والخوف والسخط منه •

<sup>(</sup>١) سورة النحل - الاية ١١٢ ٠

اذا نجد ان بداية قيام التنمية الاقتمادية في المجتمع الاسلامي هو تقوي الله وعبادتـــه وعدم معميته و الرسول عليه الصلاة والســـلام يقول "ليس الايمان بالتمني ولكن ماوقر فـــي القلب وعدقة العمل (٢١) فالايمان لابد ان يطبــق عملا في تعرفات المؤمن وافعاله وانجازاتــــه في النواحي الانتاجية والاخلاقية والسلوكيــــة في النواحي الانتاجية والاخلاقية والسلوكيــــة اسلامية بوجود المؤمنين المتقين المخلصيـــــن لله ولرسوله ومن هذا المنطلق نجد ان لهــــده المواعفات تبعات على المؤمنين المتقين وذلـــك المواعفات تبعات على المؤمنين المتقين وذلـــك سواء في آدائهم لاعمالهم او سلوكهم في الانتــاج وقيامهم بواجباتهم نحو المجتمع وامانتهــــم

### الانسان ودوره في التنمية الاقتصادية:

لا شك أن الانسان له دور كبير وحاسم فـــــى التنمية الاقتصادية ، وأنه لا شك بدونه لن تقـوم السنمية - حيث أنه عن طريق توفير المــــوارد الاقتصادية يستطيع بعقله وأفكاره أن يطـــــور ويستخدم هذه الموارد أكفأ استخدام ويبتكــــر العناعات والانتاج المتقدم فهو له دور رئيســى وفعال في كيفية استخدام هذه الموارد أحســـان استخدام وكيف يمكن تطويرها وابتكار التكنولوجيا الحديثة حتى ينتج احسن السلم وباقل وقت وتكلفة

ممكنة ، وذلك عن طريق امكانياته العالميسسسة والذهنية والتي وهبها الله له لكى الحث نسوع من التقدم للبلاد متى توافرت لديه المسسسسف الامكانيات والمواردالمالية والاقتصادية الهسذا نرى انه اذا لم يوجد الانسان المفكر والمنظسم فانه لن يحدث تقدم وتطور حتى ولو توافسسسرت المواردالاقتصادية اللازمة للتطور والتقدم و

اذا فالانسان هو العنص الرئيسى والعام فسى عملية التنمية الاقتصادية فهو الوسيلة التسسى عن طريقها يمكن احداث التنمية - كما انسسسه المغاية من احداث التنمية حيث اننا نعمل علسسى احداث التنمية من اجل رفاهية الشعوب البشريسسة وتقدمها وازدهارها، اذا فالانسان هو الوسيلسسة والغاية في نفى الوقت لقيام التنمية.

لهذا كرم الله الانسان تكريما كبيرا حتى موره ووقعة كفليفة له في الارض من اجل اهمداف محددة ، منها ان يعمرها وكيف يمكن تعميرها الا عن طريق التنمية وكذلك ليعبده ويشكى على نعمه التي انعمها عليه ، فيقول الليميده

<sup>(</sup>۱) انظر المراجع التالية : مالك بن نبى ـ المسلــم في عالم الاقتصاد ـ دار الشروق ـ بيروت ١٩٧٢ .

Lewis, A., The Theory of Economic Growth, London, George Allen & Unwin Ltd., 1961.

تعالى: " واذ قال ربك للملائكة انى جاعل فــى الارض خليفة "(1) والخليفة هنا هو الانسان • حيث يقول الله للملائكة انى متخذ فى الارض خليفـــة ليقوم بعمارتها ، ويتم الابداع الذى قضيته لها •

وفى سورة اخرى يؤكد فيها الله سبحانـــه وتعالى انه كلف الانسان بالعمارة فى الارض حيـــث يقول " هو أنشأكم من الارض واستعمركم فيهــا " اى عمدكم فيها واستبقاكم ، وقدركم على عمارتها.

لهذا نجد ان الله في آية اخرى يوضح فيهسا انه قد سخر للانسان ما في السماوات ومافسسي الارض وذلك من اجل تعمير الدنيا ومن اجسسل عبادته وتسبيحه على نعمه حيث قال " اللسسم الذي سخر لكم البحر لتجرى الفلك فيه بأمسره ولتبتغوا من ففله ولعلكم تشكرون ، وسخر لكسم ما في السموات ومافي الارض جميعا منه "(٢)فاللسه قد ذلل للانسان البحر يحمل على ظهره السفسسن لتجرى فيه بأمره وليبتغي الانسان من ففلسسه بالتجارة والصيد ولعله يشكره ، كما سخر اللسه للانسان جميع ما في السموات ومافي الارض بسأن غلقها نافعة له في معاشه ومعاده ، ان في هسذا التسفير لآيات لقوم يتفكرون في صنائع الله ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٣٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية - الاية ١٣ -

فنظرة الاسلام للانسان نظرة متميزة ومنفسسردة، فقد رفع الاسلام من قيمة الانسان وأعلى من قسدره ولم يعرف ذلك في اي دين سماوي او فلسفة وفعيـــة " وقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحسر ورزقشاهم من الطيبات وفظلناهم على كثير مسمن خلقنا تفضيلا "(1) كما ان الله سخر له سائـــــر مخلوقاته العلوية والمفلية ، حيث تعمل على الما خدمته ومعلمته واعانته على بلوغ غايته" ألــــم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات ومافسيسي الارض واسبغ عليكم نعمه طاهرةوباطنة <sup>(٢)</sup> وفي آيسة اخرى يقول " هو الذي جعل لكم الارض ذلولافاً مشسوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور"(٣) ، وقال : " الله الذي خلق السموات والارض وانسسول من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقبا لكسيم وسخر الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليسسسل والنهار واتاكم من كل ما سألتموه وان تعسيدوا نعمة الله لاتحصوها"(٤).

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء ـ الابة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان ـ الاية ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الملك ـ الاية ١٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة ابراهيم - الاية من ٢٢ - ٢٤ ،

#### العمل والتنمية الاقتصادية :

لقد رفع الاسلام من قيمة العمل وأمر بـــــم سواء كان عملا من اجل الحياة بانتاح السلسسم والفدمات اللازمة للانسان ، او كان عملا لعبادة الله " وقل اعملوا فسيري الله عملكم ورسوليسية والمؤمنون" (١) فالعمل من اجل الانتام والسعييين للرزق قد رفعها النه الى اعلى مراتب العمسل حتى انه قد جعلها كفارة لبعض الذنوبالكبيسرة والتى لا يكفرها موم ولا صلاة ولا مدقة وذلــــك لاهمية العمل والانتاج والمعى الى الرزق • حيست يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم " ان مسسن الذنوب ذنوبا لا يكفرها موم ولا صلاة ولا مدقسة ، ولكن يكفرها السعى في الرزق "(٣٣) (٢) صحيدة رسول الله وقد رأى رسول الله على الله عليسه وسلم رجلا قد انقطع للعبادة في المسجد فسسسال عن من يعوله فقيل له اخوه فقال صلى الله عليه وسلم ما معناه " اخوه اعبدمنه (٣) (١٤) ولقـــد عمل الاسلام على الحرص على التنمية الاقتصاديـــة وذلك بالتعمير ومن اقوال الرسول عليه المسللة والسلام " اذا كانت الساعة وفي يد احدك ....م فسيلة ـ اى شتلة ـ فاستطاع الا تقوم حتى يغرسها فليغرسها فله بذلك اجر"(٤) (٥٣).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الاية ١٠٥٠

<sup>(</sup>۲) رواه ابئ هريرة =

<sup>(</sup>٣) مسند الامام احمد بن حنبل ،

<sup>(</sup>٤) اخرجه البخارى واحمد -

كما يرى الاسلام ان السعى للرزق وتنعيـــــة المجتمع وخدمته افضل انواع العبادة فقــــــــ اراد احد المحابة الاعتكاف والخلوة لذكر اللــه فقال له رسول الله على الله عليه وسلم لاتفعـل فان مقام احدكم في سبيل الله ــ اى في خدمــــة المجتمع وتنميته ــ افغل من علاته في بيتـــــــــة ستين عاما (1) (٢١١٠).

ولقد تعجب اعجاب رسول الله على الله عليسه وسلم من شاب رأوه يعمل وينشط لعمل دنيسسوى ، وقالوا لو ان هذا العمل في سبيل الله ، فقسال لهم رسول الله على الله عليه وسلم " انسسسه اذا كان يسعى ليسد حاجته واهله فهو في سبيسال الله واذا كان يسعى ليسد حاجته واهله فهو في سبيسال الله واذا كان يسعى على ابوين شيخين كبيريسسن يعولهما فهو في سبيل الله واذا كان يحسسسول تفافرا فهو في سبيل الشيطان"(۱) وقال رسسسول الله على الله عليه وسلم " الساعي على الارملسة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله "(۱) (۱) ويقسدر عمل وانتاج المسلم واتساع نطاق عمله وانتاجسه بقدر جزاؤه عند الله ، فيقول الله تعالىسسى : من عمل سالحا من ذكر او انثى وهو مؤهسسسن " من عمل سالحا من ذكر او انثى وهو مؤهسسسن لنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم اجرهم بأحسسسن الله على اللسسه ما كانوا يعملون"(٤)

<sup>(</sup>١) المستدرك للحاكم ... الجزء الاول •

<sup>(</sup>٢) مسند الأمام احمد بن حنبل -

<sup>(</sup>٣) رواه النسأئي -

<sup>(</sup>٤) سورة النحل - الاية ٩٧ -

عليه وسلم انه قال " مامن مسلم يغرس غرســـا او يزرع زرما فيأكل منه طير او بهيمة الا كـان له به صدقة "(۱) (٨»).

ولا يعرف الاسلام سنا يتم التقاعد فيها عسسو العمل ، بل على الانسان العمل طالما هسسسسو على قيد الحياة مادام لديه القدرة على ذلسسك فهو مسئول عن عمره فيما افناه (٢) ومن اقسسوال رسول الله على الله عليه وسلم "اعمل لدنيساك كانك تعيش ابدا واعمل لآخرتك كأنك تموت غدا (٩٣)" فالانتاج والعمل عبادة لها نفس اهمية العسلاة ، فالامر بعلاة الجمعة جاء مع الامر بالعمل - فقسال تعالى : "ياأيها الذين آمنوا اذا نودى للعلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله وذرو البيع من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله وذرو البيع من ففل الله واذكروا الله كثيرا لعلكسسسيرا من ففل الله واذكروا الله كثيرا لعلكسسسسات تقلعون "(٣)»

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم -

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي -

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة ـ الاية ٩ ، ١٠ ٠

كما أن الانشاج والعمل معيار للتفافل بيست الناس حيث يقول الله تعالى " من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة "(1) ويقول الرسول علوات الله وسلامه عليه" يافاطمة بنت عحمد أعملي لا أغنى عنك من اللسسسسسه شيئا "(٢) (١٠١) ويقول عمر رضي الله عنه وأرضاه " لو جاءت الاعاجم بالاعمال فهم أولى برسول الله عليه وسلم منا "،

وهكذا نجد ان الاسلام قد قرن العمل والانتساج بالايمان وجعله فريفة على المسلم ومنهاجـــا له في الدنيا والاخرة، فلا يجدى الاسلام بلا عمــل ولا قيمة لعمل بلا ايمان ، ولهذا نجد ان القــرآن قد قرن الايمان بالعمل الصالح في كل المواطــن التي ذكرت فيه ومن ثم نجد ان لها اثرا طيبــا في تحقيق التنمية الاقتصادية خاصة في المجتمـع الاسلامي وهو من العالم الثالث والذي يحتـــاج الكثير الي الانتاج والعمل ، وذلك اذا ما علــم المواطنون من قيمة العمل والانتاج عند الله .كما ان العمل المطلوب هو على اعلى مستوى من الاتقان فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على احلى ممثل ان يتقنه " ان اللـــه

<sup>(</sup>۱) سورة النحل ـ الاية ۹۷ ،

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الوصايا واحمدبن حنبل .

رسول الله فلا بد من اتقان العمل والتفائي فيسه حتى يحمل الانسان على حب الله ورضاه -

#### الملكية والتنمية الاقتصادية:

لقد أباح الاسلام ملكية المال سواء كانسست هذه الملكية خاصة أو عامة وذلك باعتبارهـــا وسيلة من وسائل التنمية الاقتصادية وحافــاز انمائيا - وعلى ان نسقط شرعية الملكيسسة اذا لم يحسن الفرد او الدولة استخدام هــاذا المال ، في مطحة الجماعة ، وفي حديث لسيدنا عمر مع بلال حيث اعطاه الرسول ارض العقيـــق " ان رسول الله على الله عليه وسلم لـــامــم يقطعك لتحجز عن الناس وانما اقطعك لتعمــال .

كما حرم الاسلام كنز المال وعدم تشغيلسسه في الانتاج الذي يعود بالخير والفائدة على الأمة جميعا، حيث قال تعالى " والذين يكنسزون الذهب والففة ولا ينفقونها في سبيل اللسسسه فبشرهم بعذاب اليم ، يوم يحمى عليها في سبيل السسسي

<sup>(</sup>۱) د، محمد شوقی الفنجری ـ المذهب الاقتصـــادی فی الاسلام ـ المؤتمر العالمی الاول للاقتمـــاد الاسلامی ـ ۱۹۸۰ ۰

نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم، هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون"(۱) ولهذا فان الاسلام قد ربط بين الايمان والانفساق في سبيل الله ، اى من اجل المصلحة العامسسة للمجتمع وتنميته و وان الانفاق والتعميرللمطحة العامة تعتبر احدى علامات الايمان والتقوى .

لهذا نجد ان الفقها الايسلمون للحاكم بنسزع الملكية الخاصة او التوسع في الملكية العامسة الا بقدر ما تحتاجه المطحة العامة خاسسسان التنمية الاقتصادية ويعبرون عن ذلك بسسسان الامام يخير فيها تخيير معلحة لاتخييرشهوة "(٢)

فالمال هو أحد أعمدة الحياة من أجل التنميسة والرفاهية لهذا يجب المحافظة عليه وعلــــــى انتاجيته والعمل على زيادته - كما ان الانتساج امر ققدس لا يجب التوقف عنه مهما كانت الظــروف حتى ولو كانت القيامة آزفة .

كذلك يعمل الاسلام على عدم توجيه رأس المسسال المنتج الى مال استهلاكي ومن يفعل ذلك فقسسسد

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة - الاية ٣٤ - ٣٥ ٠

<sup>(</sup>٢) د محمد شوقى الفنجرى ـ المرجع السابق ٠

خالف الاسلام ولن يحمل على بركة الله فى تصرفه حيث ان تحويل رأس المعال الانتاجي الى مهال استهلاكى يخفض من الموارد المعالية الانتاجيه وبالتالى يحد من التنمية ويزيد من نسهول الاستهلاك ومن ثم تحدث اضرار بالمجتمع ويقها مول الرسول عليه المعلاة والسلام " لايبارك فى شمست الارض او دار الا ان يجعل فى ارض او دار، وفي من باع دارا او عقارا فلم يجعه سل رواية اخرى من باع دارا او عقارا فلم يجعه سل شمنه فى مثله قمينا ان لا يبارك فيه "(۱)(۱۱۲)

كذلك نجد ان الاسلام لم يقف في رأيه عن كنسر المال عند حد التحريم والوعيد الشديد ، بل عمل على تحريك تلك النقود المكنوزة الى الحركسسة والانطلاق لتؤدى دورها في الانعاش الاقتصادي والانتاج - وتشغيل المزيد من الايدى العاملسسة للحد من البطالة ومطاردة الركود في الاسواق -

## التعليم والتنمية الاقتصاديـة:

من المعروف ان من اهم ما تدعف به السحدول المتخلفة هو ارتفاع نسبة الامية والتخلصحصيف التكنولوجي نتيجة التخلف العلمي - الا انسحا

<sup>(</sup>۱) رواه الامام احمد في مسنده وابن ماجه في سنده ٠

نجد ان الاسلام وعلى رأسه الرسول عليه العساة والسلام قد حث على التعلم والنهم في العلسم فقال عليه المعلاة والسلام: "اطلبوا العلسسم من المهد الى اللحد"(١)(١٣) فالعلم يطلب فسى اي سن مهما كبر الانسان فهو في حاجة السسى زيادة منه ولايزال المراع عالما ما طلب العلم فقادا طن انه علم فقد جهل ويقول عليه العلاة والسلام "اطلبوا العلم ولو في العين (٢)(١٤) ونظرا لاهمية العلم فقد اعطى الاسلام للعلمساء اهمية واحترام ومعرفة قدرهم ، فهم حملسسة العلم وبالتالى فلهم القيادة والتوجيه فسسى

#### الانفاق في الاسلام والتنمية الاقتصادية :

نجد ان في الاسلام نظام معين في الانفـــاق حدده الله سبحانه وتعالى ووضحه في آياتـــده المختلفة ووضع له ضوابطه واصوله وقواعــده واولى هذه القواعد ان المال مال الله ونحــن مستخلفون فيه اي نحن يد عارضة عليه اي خلفاء عنه في الانفاق فيجب علينا ان نحسن القيـــام بواجب الخلافة فيه ، فيقول عز من قائـــــال

<sup>(</sup>۱) الجامع المغير ـ جزء ١ ص ١٠٨٠

<sup>(</sup>٢) الجامع المغير \_ جزء ١ ص ١٠٩٠

مستخلفین فیه فالذین آمنوا منکم وانفقوا لهستم اجر کبیر" $^{(1)}$  وفی آیة اخری تؤکد هذا المعنسسی فقال تعالی و آتوهم من مال الله الذی اتاکم $^{(1)}$ 

من هذا نجد أن المال ليس مالنا ولكنه مسال الله وهو صاحبه اذا ما علينا الا ان نطيـــــع صاحب هذا المال ونسير على هديه وتعليماتـــه الخاصة بماله = ومن هذه التعليمات ما نسسسم عليها في كتابه الكريم بترشيد الانفاق وعسدم الاسراف أو التقتير فيه ، فقال تعالى "والديسسن اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكسسسان بين ذلك قواما" <sup>(٣)</sup> وفي آية اخرى يدمو فيها السي عدم التبذير حيث قال تعالى " وآت ذا القريسي حقه والمسكين وابن السبيل ولاتبذر تبذيرا • ان المبذرين كانوا اخوان الشياطين وكان الشيطسان لربه كفورا - ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقــــك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا"(٤) . وفي اية اخري يحذر الله المؤمنين من ان يسلموا امواليهم للسفهاء لادارتها فقال تعالى " ولاتؤتوا السفها<sup>م</sup> اموالكم التي جعل الله لكم قياما"<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>١) سورة الحديد - الآية ٧ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة النور-الآية رقم ٣٣٠

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان - الآية ٦٧ •

<sup>(</sup>٤) سورة الاسرا<sup>ء</sup>-الآية ٢٦ ، ٢٧ ، ٢٨ ·

<sup>(</sup>٥) سورة النساء-الأبية ٥٠

مما سبق يتضح لنا ان الله سبحانه وتعالىيى قد حدد لنا اسلوب الانفاق وذلك بعدم الاستسراف اى الحد من الاستهلاك الترني ، كذلك عدم التقتيسر في الانفاق حتى ٳ تقف عملية الانتاج وتفضيــــل اصحاب رأس المال اكتنازه بدل انفاقه وبذلك فقد فضل الحل الوسط بين الاسراف والتقتير ، حيسست يجب ترشيد الانفاق وعدم الاسراف فيه حتى انسسه شبه المسرفين والمبذرين لاموالهم باخسسسوان الشياطين ، ونبه المؤمنين الى ان نتيجـــــة الاسراف او التقتير يؤدى الى نتائج غير طيبــة من الناحية الاجتماعية والناحية الاقتصادية كذلك نجد ان الله سبحانه وتعالى يمنعنا من تسسسرك اموالنا في يد السقهاء مما يعرضها للخطـــــر والضياع وعدم استخدامها الاستخدام الامثل فيسبى زيادة الانتاج وضمان حسن الاستثمار والعائسسد المجزى حتى نستطيع دفع ماعليها من زكــــاة وما يتبقى يمكن انفناقه على الاستهلاك العائلسسي وما يفيض عن ذلك نستخدمه في دعم الاستثمــــار والانشاج اما ترك الاموال في يد السفهــــــا ا فيعرضها للخطر والضياع وعدم استخدامها الاستخدام الامثل او الاستثمار الناجع والذى يعودبالفائسدة على الدولة الاسلامية عامة ويطور الانتاج ويدفسع عجلة التنمية الاقتصادية والاجتماعية وكذلــــك يحرم صاحبها منها او يحرمه من العبائد المجسري الذي يستطيع التعيش به ومواجهة سبل الحياة -

لهذا يجب في حالة ترك الاموال للاشفــــاساس الاخرين من اجل استثمارها في اوجه الاستنمــار الشرعية ان نختار ذوي السمعة الطيبة والكفـاءة الفنية والادارية واصحاب الخبرة في مثل هــــده المجالات حتى نضمن سلامة الاموال وعدم فياعهـــا وتحقيق العائد المجزى وزيادة الانتاح للدولـــة الاسلامية وبناء لبنة من لبناة صح التنميــــة الاقتصادية وهؤلاء ما نسميهم حاليا (بالمنظمين)،

كذلك يحثنا الله سبحانة وتعالى على ان يتم الانفاق بأحسن السلع المنتجة والتى يحبهـــــوا الناس : آال تعالى " ياأيها الذين آمنــــوا انفقوا من طيبات ما كستم ومما اخرجنالكـــم من الارض ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه الا ان تغمفوا فيه واعلموا ان اللـــه غنى حميد" (١) ومن هذه الاية نجد ان الله سبحانه وتعالى قد امرنا بالانفاق من طيب الكســـــو ومما يخرج من الارض من زرع ومعادن وغيرهــــا قد يفطر الانسان المحتاج الى قبول هذا المــال الردى وفي آية اخرى يقول تعالى " لن تنالوا المال وفي آية اخرى يقول تعالى " لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا مــن البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا مــن الله ما تاكيد من الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران - الابية ٩٢٠

بأن المؤمنين لن ينالوا الخير الكامسسل الا اذا بذلوا مما يحبون في سبيل الله =

وحتى يشجع الله المؤمنين على الانفسساق الحسن على المحتاجون فقد جعل الله الانفسساق قرضا لله مبحانه وتعالى حتى يطمئن المنفسسة ان انفاقه لا يضيع هباء بل يعود عليه بأفعساف مضاعفة من الحسنات والخيرات والبركات فقسال تعالى " من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنسط فيضاعفه له افعافا كثيرة والله يقبض ويبسسط واليه ترجعون "(1)

مما سبق يتفع لنا أن الانفاق في الاسلام يحرم الاسراف والتبذير وكذا التقتير وأن ننفيين باحسن ما لدينا من سلع على الفقرا والمؤمنيين حتى لاتؤذيهم و أن الله قد شبه الانفييين في سبيله بمثابة قرض من العبد لخالقيين متى يحثه على كثرة الانفاق لله و كل هيسارات فوابط حددها الله في الانفاق وذلك لاعتبسارات اقتصادية واجتماعية وتعبدية و فمن الناديية الاقتصادية نجد أنه كلما زاد الانفاق كلميا زاد الطلب على السلع وبالتالي زاد الانتساج ومن ثم زاد الدخل القومي والدخل الفردي ومن ثم زاد الاحتبلاك وزاداً

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ١٤٥ .

ارتفعتنسبة الاستثمار والانتاج وحدث نمو سيسع للدولة عما ان الانفاق على المحتاجيسسسن من الشعب يساعد على رفع معدل ادائهم وتحسسن علموس في محتهم وحبهم وولائهم واخلامهم للوطسن ومن ثم زيادة معدل انتاجهم • وفي ذلك اضافسة الى معدل النمو والتنمية للدولة كما أن الانفاق فيه عبادة وتذكر وشكر من العبد لربه • كسسل ذلك فيه الخير والمعلحة للانتاج والافراد •

فهذه كلها حلقة متطة بعضها ببعض حيى ان كلا منها يدفع الأخرى الى الزيادة والرقىي اوذلك فى سبيل مطحة الدولة والافراد فالانفساق لا يكون فى السلع الترفيهية او الكماليسسة ولكن ركز الانفاق فى اوجه الانتاج والنواحسس الاجتماعية والتعبدية = وفى النهاية تجنيدي الدولة شمار هذا الانفاق المرشد والسسدى لا يبغى سوى وجه الله ومطحة الشعب والافسراد، ومن ثم زيادة الانتاج والرفاهية والتنميسسة

#### الزكاة والتنمية الاقتصادية :

الزكاة ضريبة سنوية خاصة تغرض على مجمدوع القيمة الصافية للثروة ، ويتم جبايتهمسلامن قبل الدولة وتنفق بواسطتها على الاهسداف

المحددة والتي نصعليها القرآن الكريسسم (1) وقد فرفت الزكاة لتحارب الاكتناز وتشجع على استثمار الاموال وتشغيل العمالة وهي تعتبر من اهم الفرائب المحلية فهي تجمع من المكلفين بها وتنفق على المستحةيين من اهل ذلك المكسان وما يبقى منها يرسل لبيت المال والذي ينفي منه على باقي احتياجات واعانات الدولة الاسلامية وقد عملت بعض الدول مثل انجلترا وفرنساوالولايات المتحدة الامريكية بقاعدة مالية الهيئات المحليسة والتي عرفت في الدولة الاسلامية منذ اربعة عشر

<sup>(</sup>۱) ان ما نهتم به في خعوص الاشارة الى الركــــاة وذلك لمدلولاتها الاقتصادية وباختصار ، انظر :

<sup>-</sup> د م بدوى عبد اللطيف - النظام المالي المقارن في الاسلام - ١٩٦٢ -

ـ د محمد منذر ـ النظرية العامة للانتســار الاسلامي •

<sup>-</sup> ده ابراهيم فؤاد احمد على ـ اعداد المالسية في الاسلام ـ الطبعة الثالثة ـ ١٩٧٧ ـ مكتبسة الانجلو المصرية .

الانفائق العام في الاسلام ... الطبعة الاولى ١٩٧٣ معهد الدراسات الاسلامية بالزمالك ...

<sup>-</sup> ابو عبيده - كتاب الاموال •

<sup>-</sup> ابو يوسف - كتساب الخراج •

كما ان الزكاة تشمل بهورة خاصة انواع الفمسان الاجتماعي بأشكاله المختلفة وان نفقات الدولسة العادية لايمح تمويلها من قبل الزكاة، والزكاة تفرض على جميع انواع الشروة بوجه عام بما في ذلك المدخرات المتراكمة اثناء العام ميييد عن الحد دام الفرد يملك منذ بدء العام مايزيد عن الحد الادني المعفى والمعروف بالنصاب وكما ان الزكاة نسبة ثابتة محدودة في السنة المطهرة، والحسد الادني المعفى معروف ومحدد والزكاة محسسددة بحساب منخفض بحيث تعم على قطاع كبير مسسسن افراد المجتمع وبعورة ثابتة على مر الزمان ،

والزكاة مفروضة على الثروة الصافية سسسواء كانت مستعملة او غير مستعملة اى معطلة وسسواء كاناستعمالها في الاعمال والمشاريع الانتاجيلية او في السلع الترفيهية ولهذا نجد ان الزكسساة بهذه الصفات تتدخل تدخلا اساسيا في بعض جوانسب النظرية المامة للاقتصاد وهي :

- (١) التطبيق على وسائل الانتاج المعطلة =
- (ب) تخفیض وتوزیع الدخل بین الاستهمسسلاك و الادخار •
- (ج) تخفيض وتوزيع المدخرات بين الاستعمال فـى المشاريع الانتاجية وبين الاستعمال فـــى السلع الترفيهية -

ان وجود الزكاة يقتض الا ينخفض المعدل الحدي للربح للقطاع الخاص عن النسبة اللازمة للابقساء على الشروة غير متناقصة على الاقل في اي وضحح طبيعي للمحركة الاقتصادية وذلك ان شروة الفسرد تتناقص بسبب دفع الزكاة ولهذا يجب على الفرد اذا ما أراد ان يحافظ على شروته من النقصان والزوال بسبب الزكاة فان الحد الادني للايسراد الذي يجب ان يحققه فهو على الاقل مقسسدار الذي يضمن به المحافظة على شبات حجم الشروة وهذا المعدل الحدى للربح يعادل المعدل الاجمالي اللزكاة في حالة توازن القرار الاقتصادي لمالسك الشروة والشروة والشروا والشروا والشروة والشروة والشروة والشروة والشروة والشروة والشروالسروة

من هنا نجد ان الاسلام يدفع ويحث اصحصصاب رأس المال على تشغيل واستثمار اموالهوسم بصفة مستمرة حتى لاتأكلها الزكاة وفي حديدت عن الرسول صلى الله عليه وسلم قال ما معنصاه " اعملوا بأموال اليتيم حتى لاتأكلهوسساالها المدقة "(۱)(۱)»).

<sup>(</sup>۱) الزكاة تغرض على النقود كالذهب والفضة وأوراق النقود العادية بشروط معينة وكذلك على الحلي بانواعه المختلفة على بعض الاقوال • كما تجسب في عروض التجارة وعلى تجارة المسلمين المسادرة والواردة عبر حدود الدولة الاسلامية ( وتسمـــي

وفى تشغيل الاموال زيادة فى الانتاج ودفـــع لعجلة التنمية الاقتصادية والاجتماعية وفتــــع ابواب كثيرة للعمالة والتشغيل ،

كما ان في انفاق الزكاة بمعرفة الدولة نخص بالذكر منها الجانب الإجتماعي وذلك بكفايــــــة المعتاجين من الفقرا والمساكين والارقــــا والغارمين وابنا السبيل وزيادة دخل تلــــك الفئات سيؤدي بالتالي الى عدة نتائج هامة نخــ منها النواحي الاقتصادية بزيادة الطلب علــــــ السلع وبالتالي توسعة مجال السوق والاستهــــلك ومن ثم يؤدي لزيادة الانتاج و كذلك يمكن للبعـني

22

العشور ) وعلى الشمار و الزروع وعلى الحيوانسات كما يرى بعض علماؤنا المجتهدون الى وجسسوب الزكاة على الالات الصناعية و الاوراق الماليسة كالاسهم و السندات وكسب العمل و المهن الحسسرة و ايراد الدور و الاماكن المستعملة كما تجسسب الزكاة في اموال المكلفين وغير المكلفيسن بالعبادات مثل الصبيان و المجانين • حتى ان بعض الحنابلة ذهبوا الى وجوبها في مال الجنيسسن اذا ولد حيا • وتجب الزكاة في هذه الحالسة لبس وقت ولادته ولكن من وقت التأكدانه كان فسي بطن امه •

انظر: د، ابراهیم فؤاد احمد علی ـ الانفاق العام فی الاسلام ـ مرجع سابق ، ص ۲۶ ، ۲۵ \* منهم استخدام جزء من عائد الزكاة من اجــــل الاستشمار في المشروعات العفيرا ـ اوالمساهمــة في المشروعات الانتاجية •

كما ان زيادة الدخل ايضا تساعد على مجابهة الامراض المختلفة وتساعد على انتشار التعليسم ومن ثم الرفع من مستوى آدام المواطنين لاعمالهم وهذا بالتالى يؤدى فى النهاية الى زيادة الانتساج ودفع عجلة التنمية الاقتصادية .

# الربا والتنمية الاقتصادية (١):

لقد حرم الله الربا وحدرنا التعامل بــــه ولقد نص على ذلك في الكثير من الآيات الكريمــة

<sup>(</sup>۱) الربا شرعا هو الزيادة على اصل المال من غيسر تبايع وهو ايضا فضل مال لا يقابله عوض في تبايع وهو ايضا فضل مال لا يقابله عوض في معاوضة مال بمال = فيدخل في تكييف الرباعنصران احدهما زمني وهو تأخير السداد لما في الفرصة نظير زيادة عن هذا التاخير ويسمى هذا النسوع "بالنسيئة " والنسيئة في اللغة التأخيروالتأجيل والعنصرالشاني هو الزيادة التي تستقل مسسن التأخير فتسمى " ربا الفضل " ويعرف ربا النسيئة بانه الزيادة المشروطة على الدين مقابل الاجسل ويعرف ربا الفضل بأنه زيادة عين مال شرطت فسي عقد البيع على المعيار الشرعي ، وهو الكيسسل او الوزن او الجنس ، حي

ومنها قوله تعالى " الذين يأكلون الربـــــا لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطه الشيـــطان من المس ذلك بأنهم قالوا انما البيع مشـــا الربا وأحل الله البيع وحرم الربا، فمن جــاء موعظة من ربه فانتهى فله ماسلف وامره الــــا الله ومن عاد فأولئك اصحاب النار هم فيهــا خالدون، يمحق الله الربا ويربى المدقـــات والله لايحب كل كفار اثيم، ان الذين آمنــوا وعملوا الصالحات وأقاموا العلاة وأتواالركــاة لهم اجرهم عند ربهم ولاخوف عليهم ولا هم يحزنون ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا مابقــى من الربا ان كنتم مؤمنين وفان لم تفعلـــوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله، وان تبتم فلكـم رؤوس اموالكم لاتظلمون ولاتظلمون "(1) صدق اللــه العظيم،

انظر في ذلك المراجع التالية :

د، حسن صالح العنانى ـ معجزة الاسلام فى موقفه من
 الرياد المعهد للبنوك والاقتصادالاسلامى ـ ١٩٨٣٠

<sup>-</sup> علة تحريم الربا وصلّتها بوظيفة البنوك - مـــن مطبوعات الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية،

<sup>-</sup> د، محمد عبدالبر ـ دراسة عن الربا ـ مجلـــــة ادارة قضايا الحكومة ـ العدد الشالث ـ الســــة الخامسة عشر ،

<sup>-</sup> دراستنا عن البنوك الاسلامية - معهد الدراســات المصرية - القاهرة ديسمبر ١٩٨١٠ ١) سورة البقرة - الاية ٢٧٥ - ٢٧٩ -

كما توجد احاديث نبوية شريفة كثيرة فى هـذا المجال نذكر منها قوله صلى الله عليه وسلـــم " الذهب بالذهب ، والفخة بالفخة ، والبر بالبـر، والشعير، والتمر بالتمر ، والملحبالملح، مثلا بعثل يدا بيد ، فاذا اختلفت الاسنـــاف فبيعوا كيف شئتم اذا كان يدا بيد "(۱)(۱)")

فالله سبحانه وتعالى قد احل البيع وحسسرم الربا وتحريم التعامل بالربا تعتبر من الحرمات المشددة والتى نعى الله سبحانه وتعالى فى كتابه على انها تستوجب الخلود فى النار حيث قسسسال ومن عاد فأولئك اصحاب النار هم فيهسسسال خالدون " كما انه يمحق البركة من المسسسال الذى دخل فيه الربا حيث قال تعالى " يمحسسق الله الربا ويربى الصدقات كما يؤذن المرابسسى بحرب من الله ورسوله ، فقال تعالى " فان لسسم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله " .

اما من يدافع عن الربا ويصر على نفى الحرمة عنه يقبل مرتدا ، ويقاتل من اصر عليه ممتنعسا بقوة حتى لو اعترف بحرمته وغنى عن البيسسان ان المسئول عن تطبيق هذه الاحكام هو ولسسسى الأمر ويترتب على تحريم الربا فساد العقود التى

<sup>(</sup>۱) رواه احمد والبخاري ومسلم ٠

تبرم على اساسه، (۱)

ان الاساس العادل للكسب هو ان يكون نتيجسة عمل • وسعر الفائدة يخرج على هذا الاسسسساس العادل ويقوفه ، حيث يدفع دون ان يقابله عمسل وانتاج ويؤدى الى محظور اخر وهو الاكتناز،

وهناك الكثير من الآراء المختلفة والتسسى تحرم الربا لآثاره الغارة من النواحى الاقتصادية والاجتماعية فبعض الاقتصاديين يرون ان الربسساله نتائج سيئة على المواطنين والاقتصاد عامسة فيرى كينز ان محاربة الربا من اهم المسائسسل الشائعة في اقتصاديات العمور القديمة وفارتفاع درجة التفضيل النقدى كان الشرر المستطيسسسر الذي قتل الحافز على الاستثمار وعاق التقسيدم

<sup>(</sup>۱) اتفق علما مؤتمر البحوث الاسلامية الشانى فسسى شأن المعاملات المصرفية على ان الفائدة على انواع القروض كلهاربا محرم ، لافرق فى ذلك بين القرض الاستهلاكي والقرض الانتاجي وان كثير الربسا وقليله حرام = كما ان الاقراض بالربا محرم لاتبيحه حاجة ولافرورة والاقتراض بالربا محرم كذلكولايرتفع اثمه الا اذا دعت اليه الضرورة والفرورة محددة في حديث شريف "ان يجيئ السبوع والغيون ولاتجد ما تاكله"

انظر: د حسن العنائى ـ علةتحريم الربا ـ مرجع سابق ، ص ١٨ ، ١٩ ،

# الاقتصادي في هذه العمور، (١)

كما يرى ارسطو فى كتابه عن السياسة ان الربسا عبارة عن " ربح معطنع لايدخل فى باب التجـــارة المشروعة"(٢)

وقد نهى افلاطون فى كتابه" القانون" التعامسا " بالربا حيث ذكر بانه لايحل لشخص ان يقرض ربسسا " واعتبر الربا ايا كان مقدارها كسبا غيرطبيعسسى لان مؤداها ان يكون النقد وحده منتجا غلة بعضير ان يشترك صاحبه فى اى عمل او يتحمل اية تبعة (٣)

وفى الحضارة العبرية ( اليهودية ) نجدأن لها موقفا بتمييز عنصرى بغيض حيث تحرم التعامــــل بالربا بين اليهود بعضهم البعض وتبيح هذاالتعامـل بين اليهود وغيرهم من الاجناس الاخرى خلاف شعــــب اسرائيل ففى سفر الخروج ۲۲: ۲۰ " ان اقرضــــت فضة لشعبى الفقير ٠٠٠ فلا تكن له كالمرابـــــى لاتفعواعليه ربا " وفى سفر التثنية ٢٠: ١٩:١٣ "

JM. Keynes: The Theory of the Rate 'انظر' (۱) of Interest in " Reading in the Theory of Income Distribution" London, 1950.P.421.

<sup>(</sup>٢) انظر مرجعنا السابق ص١٣ -

 <sup>(</sup>٣) انظر د حسن العناني ـ معجزة الاسلام في موقفه مــن
 الربا ـ مرجع سابق ـ ص ١٦ ٠

(١) انظر :

د احمد النجار - المدخل الى النظريــــــــت الاقتصادية فى المنهج الاسلامى - من مطبوعــــات الاتحاد الدولىللبنوك الاسلامية ،

كما ان الربا يعتبر عاملا من عوامل انهسيار المجتمعات البدائية وظهور اقتصاديات السسرق فقد ادى الى تركيز فى الملكية العقارية ومصدره نزع ملكية عغارالمزارعين وفا ماعليهم مسسسن ديون • كما آدى الى تحويل عدد منهم السسسسي رقيق • حيث كان القرض السربوى مفهوتا بشفسسات المقترض نفسه زيادة على مايقدمه من فمانسسات افرى • (1)

واذا مانظرنا الى علة تحريم الربا نجد لسه مضار مختلفة منها المضار الاجتماعية والاخلاقيــــة والاقتصادية -

فبالنسبة للمضارالاجتماعية والاخلاقية نجــــد ان الربا يعتبر جشع وشره = واستغلال الانســـان لأخيه الانسان بأسلوب تأباه الاخلاق الكريمـــة = والاسلام لا يرفى ان تقوم علاقات الافراد علــــك اساس من المادية التي تنكر لقواعد الاخـــلاق الفاضلة وآداب السلوك وانما يريد أن تقــــوم علاقاتهم على اساس من الروحانية الانسانيــــة والاسلام ينظر للقرض الحسن والذي لا فائدة عليـــه ويقدره اكثر من نظرته للمدقة ففي رحلة الاسراء ويقدره اكثر من نظرته للمدقة والسلام مكتوبا

<sup>(</sup>١) انظر مرجعنا ـ البنوك الاسلامية ـ مرجع سابق ٠

على باب الجنة" الصدقة بعشرة امثالها والقسرض بشمانية عشر " فقال لجبريل " ما بال القسسرض افضل من الصدقة " قال جبريل " لان السائسسل يسأل وعنده والمستقرض لايستقرض الا مسسسن حاجة "(1)(۱)(۱)»)

ومن المعروف ان الربا يولد الاحقادوالصرازات في النفوس بين افراد المجتمع ويقطع اواصـــر الاخوة والمداقة والمحبة والتعاون على الخيـر وكما يقال ان المال شقيق النفس ، فكم خـــرب الربا الكثير من بيوت المسلمين واضاع اراضيهـم بل وصل الحال الى ضياع اوطانهم = ومشكلـــــة فلمطين واستيلا اليهود على اراضيهم ليـــــــس ببعيد =

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه -

لحجبه لهذه الاموال عن الدخول في المشروعـــات الانتاجية والتي يري فيها المخاطرة وقد يحتسج المرابى بعدم خبرته في تشغيل الاموال ولسسدا يفضل اقراضها بالفائدة ، ولكن نجد في المعامسلات الاسلامية الكثير من الاساليب الشرعية والتسسسى يمكن عن طريقها تشغيل هذه الاموال ومنهسسسا المضاربة ، حيث انها تقام على اساس شخصصصص لديه مال وليس لديه خبرة في التجارة او فــــي كيفية استفلال او استثمار هذه الاموال ويوجـــد شخص اخر لديه الخبرة والمعرفة الجيدة في هــذا المجال وليس لديه اموال لاستشمارها او الاتجسار بها - فالاموال تعطى للشخص الثاني الذي يتجسس بها مقابل جزا محدد من الربح، كما يوجـــــد اسلوب اخر للتعامل الشرعي وهو القراض وهسسنذا النوع من التعامل قد عرف منذ الجاهلية وقسسد اقرها الرسول عليه الصلاة والسلام كما ان زيسادة كاهل الفرد بالفوائد ومن ثم زيادة مديونيتسمه تؤدى بالتالي الى عدم قدرته على الادخاروبالتالسي عدم القدرة على الاستثمار ومن ثم انخفى نسبة الانتاج والتى تعود بالاضرار الجسيمة علسى الدولة بانخفاض الدخل القومى وبالتالي انخفسساض الدخل الفردى ومن ثم انخفاض نسبة الاستهسسلاك والادخار وهكذا نسير في حلقة مفرغة تؤدي السب التخلف وقلة الانتاج وعدم قيام تنمية اقتصاديهة سليمة • ولكن في حالة عدم وجود الفائدة يستطيب الافراد تكوين بعض المدخرات والتي تؤدى السبب زيادة الاستثمارات والانتاج وزيادة الدخل القومسي ومن ثم الدخل الفردي وبالتالي زيادة الاستهسلاك والادخار وبالتالي زيادة الاتتصاديسية والدخار وبالتالي زيادة التنمية الاقتصاديسود والتنمية الاجتماعية ، وهكذا نجد ان في وجسود سعر الفائدة اعاقة لقيام التنمية الاقتصادية.

كذلك نجد ان المرابى لايقرض لفترات طويلسسة الاجل حتى يمكن استغلال هذه الاموال فى الاستثمارات طويلة الاجل وبذلك زيادة الانتاج - لكننا نجسسد داشما ان الاقراض الربوى لايتم الا لفترات قصيسرة الاجل وباسعارمرتفعة - اى انه لا يتم استغسسلال هذه الاموال فى النواحى الانتاجية بل فى النواحى الاستهلاكية الضرورية والتى تعوق من الانتاج -

كما ان المرابين ينشطون في حالة الازمىسات الاقتصادية والنقدية حيث يقدموا هذه الامسسوال بأسعار فائدة مرتفعة مستغلين في ذلك سسسوا الاحوال المالية للمواطنين مما يزيد من سسوا الاحوال الاقتصادية والنقدية وبالتالي يحدث ركبود اقتصادي للدولة ومن ثم انخفاض نسبة التنميسسة الاقتصادية ٠

كما أن المرابى صاحب رأس العال لايعينــــه مجال استخدام امواله ولكنه يهتم فقط بسعــــر الفائدة وبذلك فهو الوحيد الذي يفمنرأس المسسال والفائدة ومن ثم يحدث تكدس للأرباح وتجميسسط الثروة لدى فئة قليلةمن المعواطنين ويذلسسسك يتم خلق ثروة كبيرة لديهم بلا مساهمة فعلية فسس زيادة الانتاج القومي ومن ثم خلق تفاوت مالي كبير بين هذه الفئة العغيرة وباقي مواطني الدولسسة حيث تزداد الفئة الاولى غنا وتزداد الفئة الكبيرة فقرا على فقر وتتردى في ظلمات الفقر والجهسسل والمرض وبذلك يمعب القيام بالتنمية الاقتعاديسة الطبقتين وللمات الفراق الكبيرة بيسسسن

وينتج عن ذلك ان يعبع المعيطر على اقتصاديات الدولة هى الفئة العغيرة الغير منتجة بينما السواد الاعظم من الشعب المنتج يتحولوا الى اجراء يعملون لحساب الفئة العفيرة اصحاب راس المحال كذلك في حالة حمول الدولة على قروض ذات سعار فائدة مرتفعة فان هذه الفوائد يتحملها المواطنسون نتيجة تحميلها للسلع المنتجة وبالتالى ترتفالي نتيجة تحميلها للسلع ونظرا لعدم قدرة الدولة على زيادة الانتاج لتحملها بالقروض الكثيرة واعبار زيادة الانتاج لتحملها بالقروض الكثيرة واعبار مع انخفاض نسبة الانتاج وبالتالى تدخل في طقاليا التغذم نتيجة اسعار الفائدة ومن ثم انخفال تنميات القرقة الشرافية للنقد وعدم امكانية قيام تنميات اقتصادية واجتماعية طيمة ومن ثم حدوث الازمات الاقتصادية المتلاحقة للنظم الاقتصادية المختلفة.

مما سبق يتفح لنا حقيقة علة تحريم الله للربا ففيه ـ من النواحي الاقتصادية نتائج سيئة تعودعلي الدولة والافراد من ناحية انخفاض نسبة الانتسساج وارتفاع الاسعار وبالتالي انخفاض نسبة الدخل القومسي والفردي وظهور التفخم ومن ثم اعاقة قيام تنميسة اقتصادية ، هذه المضار السيئة والتي تترتب علسي اقتراض الاموال باسعارفائدة ترتفع في بعض الاحيان الي ارقام كبيرة وتعرض الدول والافراد المقترفيسين لأعباء مالية كبيرة ولحرمانية تغضب الله وينتسج عن ذلك مضار كذلك للمواطنين الذين يتحملون فسسي النهاية معظم هذه الاعباء، ومن رحمة الله علينسا ان حرم التعامل بالفائدة واجبرنا بالمضار الناتجسة عنه في الدنيا والاخرة لكن ما هو الحل وكيسساف يمكن الحمول على الاموال من اجل التنمية الاقتصادية دون فوائد ؟

للإجابة عن ذلك نطرح فى المفحات التالية احمدى الاساليب الاسلامية للتمويل والتنمية والاستثمار والتى قد تجيب عن هذا السؤال وهى البنمسسوك الاسلامية ،

البنوك الاسلاميـــــة والتنمية الاقتصاديـــة

فتقوم بتقديم خدمات اشتمانية لعملائه المسلم المودعين او المقرضين او المقترضين وتحمل مقابل ذلك على فاشدة منهم وتحقق بذلك اكبر ربسح ممكن .

اما البنوك الاسلامية فهي مؤسسات مصرفية تختلف في عملها ونشاطها واهدافها عن البنوك الاخسسري

- سواء التجارية او المركزية او غيرها مسسسن البنوك الربوية - حيث نجد ان البنوك الاسلاميسة تلتزم بالاحكام الفعلية التى نصت عليها الشريعسة الاسلامية في مجال المال والمعاملات فهي تعمل على اقامة مجتمع اسلامي عملي وذلك بتجسيد المبساديء الاسلامية في حياة الافراد ، وفي الواقع العملسي، ومن ثم فان تعميق الروح الدينية لسسدى الافراد تعتبر جزءا من وظيفتها .(۱)

فرسالة الاسلام لا يحمرها مكان او زمان ولاتحتبس في افق من احوال البشر وتدع افقا اخر والشمسول ظاهر في سور القرآن وسنة الرسول واعمال المحابة والبنوك الاسلامية عند ممارستها بقبول المدخسرات لا تسعى اساسا لتجميعها من اجل ازدياد قدرتهساعلى الاقراض الربوى ، وانما تعمل على تربيسة الافراد على التخطيط وتقدير الامور لانفسهم واسرهم وذلك باسهامهم في تنشئة جيل مسلم حقا في انفاقه وسلوكة ويعود ذلك بالنفع على المجتمع ، والبنسوك الاسلامية عندما تقوم بمنح القروض الانتاجية فهسي

(١) انظر:

مؤلفنا عن النقود والبنوك -

<sup>-</sup> مؤلفنا عن البنوك الاسلامية - معهدالدراســات المصرفية - ديسمبر ١٩٨١٠

<sup>-</sup> الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلاميسة الجزء الاول - الطبعة الاولى - من مطبوعـــات الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية - ١٩٧٧٠

تسعى الى تأكيد التوجيهات الروحية فى اقسسرار دور العمل وما يتتع عن ذلك من زيادة تشغيسسل عدد اكبر من افراد المجتمع وبالتالى يزيسسسد الانتاج • ومن ثم يوفع راس المال في مكانسسسه الصحيح ، خادما ووسيلة يستطيع ان يجدها كسسل قادر على استثمارها والافادة منها •

والبنوك الاسلامية عند ممارستها للاستثمى برأسمالها بأعلوب مباشر او مشاركا للآخريي برأسمالها بأعلوب مباشر او مشاركا للآخريي يهيد من هذا الكسب المادى فقط ولكن يهيد بذب رأس المال المعطل من التعامل به ليسددى افراد لا يعلمون كيف يمكن استغلائه وذلك في نطاق الشرعية الاسلامية ، وحتى يجدوا من مائد الاستثمار ما يعينهم على اداء حق التكافل المفروض علي اداء حق التكافل المفروض علي المجتمع قبل افراده والبنوك الاسلامية عندتقديمها للخدمات المعرفية لعملائها دون عائد ، انميل تمارس واجبا شرعيا لعملائها لتيسير معاملاتها ونشر الوعي المعرفي المبرأ من الشبهات وذلسك

وعندما تقبل البنوك الاسلامية اموال الركساة، فهى ترسى فى المجتمع ركنا اساسيا وروحيسسا من اركان الاسلام له اثار كبيرة من الوجهسسسة الاقتصادية والاجتماعية وعندما يقدم المساعسدات للمحتاجين او تقديم القروض بلا فواقد فانمسسا ينوب بذلك عن المجتمع الاسلامي في ترجمة الرحمسة والمروعة بأسلوب عملى .

#### (1) عدم التعامل بالفائسدة :

وذلك تطبيقا لحكم الشريعة الاسلاميسة ومانص عليه القرآن الكريم " يا أيهـــــا الذين أمنوا اتقوا الله وذروا مابقــــى من الربا ان كنتم مؤمنين " فان لمتفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وان تبتــم فلكم رؤوس اموالكم لاتظلمون ولاتظلمـــون" سورة البقرة الاية ۲۷۸ ، ۲۷۹ -

### (٢) تركيز الجهد للتنمية عن طريق الاستثمارات

فالملاحظ ان البنوك التجارية تعمــل على تمويل المشروعات بواسطة القـــروض بفائدة • وهذا الاجراء لايأخذ في الاعتبـار الحلال او الحرام • ولا يأخذ ايضا فـــي الاعتبار المشروعات الضرورية للتنميــة ـ اما البنوك الاسلامية تهدف الى توجيـــه استثماراتها للمشروعات التي تتمشي مـــع الشريعة الاسلامية والتي تحقق صالح المجتمع بأسلوبين محددين هما :

- (1) الاستثمار المباشر والذي يركز فسسسه قيام البنك باستثمار امو السسسسه وود ائعة بمعرفته وبمعرفة اجهزتسسه الغاصة في المشروعات الانتاجيسسسة ذات النفع العام للمواطنين •
- (ب) الاستثمار بالمشاركة وهو ان البنسك يشارك اى من الافراد فى المشموع الانتاجى وذلك بالمساهمة فسلسلسل

## (٣) ربط التنمية الاقتصادية بالتنمية الاجتماعية:

يهتم الاسلام اهتماما كبيرا بمشكلية التنمية الاقتصادية ولكن باعتبارها جيزا من مشكلة تنمية وبناء الانسان و فالتنميية الاقتصادية تسير جنبا السيجنب مع التنمية في الاجتماعية النابعة من القيم الاسلامية في فوء القرآن الكريم والسنة الشريفييين والنظرة الشاملة للتنمية الاسلامية تتميين عن المفهوم المادي المعاصر لها ويسيت انها تشمل بجانب النواحي الماديييية الاسلامية تركز على بناء وتنمية الانسيية الاسلامية تركز على بناء وتنمية الانسيية والجتماعية كما إن التنمية وتنمية بيئته المادية والثقافييييية والاجتماعية كما ان التنمية والاجتماعية كما ان التنمية والاجتماعية كما ان التنمية الاسلامية ذات نشاط متعدد الابعاد وذلييا

والقوى • كما ان فى المجتمع الاسلامــــــع يجب توفير الاحتياجات الضرورية لجميـــع افراده دون اسراف او تقتير •

فالاسلام يعمل على ان تكون التنمية شاملة لكل الجوانب الروحية والخلقيـــة والمادية للفرد والمجتمع بما يؤدى الـــى تحقيق اقصى رفاهية اقتصادية واجتماعيــة ممكنة -

### (٤) الاستثماربالمشاركـــة :

وفى هذه الحالة يقوم البنك بسدور رب المال او دور المضارب ، او الدوريسسن سويا - حيث ان البنك يشارك احد الافسسراد في احد المشروعات اما لعدم توفر جميسسع احتياجات المشروع المادية لدى الطسسرف الاخر - او ان المشروع في حاجة الى خبسرة غير متوفرة في الطرف الشاني .

مما سبق يتضح لنا مدى اهمية وجود المؤسسات المالية الاسلامية وعلى سبيل المثال ما اشرنسسا اليه وهى البنوك الاسلامية وذلك كمصادر لتمويسات التنمية الاقتصادية حيث تقوم هذه المؤسسسات بانشاء او المشاركة في انشاء بالمشروعسسات الاستثمارية والانتاجية المختلفة والتي تعمل علسي دفع عجلة الانتاج وبالتالي المساهمة في قيسسام

تنمية اقتصادية للمجتمع الاسلامي وذلك في ظــــل الشرعية الاسلامية بما يحقق للمجتمع الاسلامــــي الرفاهية والتقدم •

### التكنولوجيا والتنمية الاقتصادية :

ان من اهم متطلبات الانطلاق فى اجراء تنميسسة
الاتسادية وضمان استمرار نموها واتساع قاعدتهسا
الاعتماد على التكنولوجيا الحديثة المتقدمسسة
واحلالها تدريجيا محل طرق التصنيع والانتسساج
التقليدية = لهذا يجب تشجيع الابتكارات والتطبيقات
الرائدة للتكنولوجيا الجديدة فى الدول الاسلاميسة
وذلك بتوفير الظروف والوسائل الملائمة لها، وان
هذه الدول لاتستطيع اقامة نهضة صناعية وثقافيسة
طالما لم تقم بتطوير القدرة على الخلق والابداع،

ونظرا لعدم وجود الظروف الملائمة لخلسسست التكنولوجيا حاليا بالدول الاسلامية فانه فى الامكان استيرادها من الخارج مع تطوير التخصصسات والاختراعات المحلية ويشمل هذا التطور تطويسيع التكنولوجيا الاجنبية المستوردة بقدر الامكسسان للظروف المحلية.

<sup>(1)</sup> Industrial Property and Transfer of Technology " (EIPO) the third conference on industrial development for Arab States, TRIPOLI,7-14 APRIL, 1974.

ويراعى فى نقل التكنولوجيا الى الدول الاسلاميسسة ما يلى :

- (۱) ان يكون مناسبا حتى يلبى احتياجات التمنيع الرئيسية -
- (٢) ان يقضى هذا النقل على الثغرات التكنولوجية والانتاجية الكبيرة في برامج التصنيع •
- (٣) وفع برنامج للأولويات بتحديد انسسسواع التكنولوجيا التى تستورد مما يفسح المجال لتطبيق مبدأ المفاضلة والاختيار نظلسسرا لارتفاع تكاليف نقل التكنولوجيا،
- (٤) الاستفادة من التكنولوجيا المستوردة بشكـــل فعال وتكييفها وتطويعها لتناسب الظـــسروف المحلية وذلك في اقل فترة ممكنة -

هذا وعلى الدول الاسلامية بعد تجاوزها لمرحلية الشراء والاستخدام المباشر للتكنولوجيا" ان تقييم هيكلا تنظيميا ـ يتمثل في معاهد للبحوث يتوليول القيام باعمال البحث والتطوير، وتطويرالكيوادر الفنية وزيادة قدرة الاقتصادعلي استيعياب التكنولوجيا(۱) ومن بين البحوث الاساسية التي تهم

<sup>(1)</sup> Development And Transfer of Industrial Technology and UNIDO Activities in Relation to the Arab Countries Prepared by: United Nations Industrial Development Organization (UNIDO), 1974.

العالم الاسلامي هوبحوث المحراء وتحلية ميسسساه البحر والاستفادة من الطاقة الشمسية والمسسوارد الطبيعية مثل البترول والحديد والفوسفات وذلسسك بهدف ايجاد تكنولوجيا تلائم الدول الاسلامية فسسي حل مشكلاتها الرئيسية في هذه النواحي المختلفسة واذا ما وجدت هذه المراكز تكون نقطة الانطسسلاق لنشأة تكنولوجيا اسلامية -

مما سبق يتبين لنا ان التنمية الاقتصاديــــة في الاسلام ذات طبيعة خاصة عنها في كل من النظام الرأسمالي والاشتراكي - حيث انها في الاســـــلام شاملة تتضمن النواحي المادية والنواحي الروحيـة والنواحي الخلقية ١٠٠٠ الغ - وبذلك فهي لاتقتصر ولا تهدف فقط الى تحقيق الرفاهية في الحياة الدنيسا بل تمتد الى الحياة الآخرة ، ومن ثم فهي تجمـــع بين الحياتين - والرسول عليه الملاة والــــلام يقول " اعمل لدنياك كأنك تعيش ابدا ، واعمـــل

كما وفع لنا ان محور التنمية فى الاسلام يبدا بتقوى الله عز وجل " ومن يتقى الله يجعل للله مخرجا ويرزقه من حيث لايحتسب " لهذا نجد ان الله قد ربط الرزق بالتقوى كما اهتم بالانسان حيث تلم تعظيمه وتكريمه وجعله الله ظيفة له فللمسلسل الارض لهذا فان التنمية فى الاسلام تهتم بتنميلسة الارضان الذى كرمه الله وأنه العامل الهام والرئيسى

لتحقيق باقى الجوانب المختلفة للتنمية فلا تقسدم تكنولوجى الا بمعرفة الانسان ، ولاتقدم فى الانتساج او الاستغلال الامثل للموارد ٠٠٠٠ الخ الا عن طريسة الانسان لهذا نجد انه العامل الرئيسى والمهسسم فى التنمية ولهذا اهتم الاسلام به وجعله لسسب ونواة عملية التنمية - وهذا يخالف المفهسسوم المعاصر للتنمية حيث ان مجالها وتركيزها علسسى النواحى المادية فقط -

كما ان التنمية فى الاسلام تعمل على بدل الجهد فى اتجاهات مختلفة حيث انها ذات نشاط متعسدد الابعاد مع احداث توازن بين العرامل والقسسوى المختلفة .

كما تهتم التنمية في الاسلام بالعمل والانتساج وجعلته فريفة على كل مسلم ومسلمة وركز الاسسلام على العمل الجيد المتقن وعملت التنمية علسسي ترشيد الانفاق والاستهلاك مع عدم الاسراف فيهسسا او التقتير في نفس الوقت ، ومن ثم فهي تحسست على الاستغدام الامثل للمواردوالعدالة في التوزيع حتى تتقدم الامة الاسلامية وتتحقق الرفاهيسسة للمجتمع كله ، كما اهتم الاسلام بالعلم والتعلسم والتربية الدينية والخلقية والاجتماعية وحث علسي ذلك حتى انه رفع من شأن العلما .

كما لاحظنا مدى اهمية ودور الركاة فى التنميسة الاقتصادية والاجتماعية ومدى الآثار السيئة للربا ، على الانتاج والاستثمار بل وعلى الافراد أنفسهم فهو ذا اثر خطير على النواحي الاقتصاديمه والاجتماعية ولهذا نهى الله عن استخدامه حتميل لا تعوق التنمية الاقتصادية .

كما ان الدول الاسلامية لاينقصها الدعم المسادى والذى يتمثل فى وجود البنوك الاسلامية والتسسسرة تهتم بالاستثمارات المباشرة وغيرالمباشسسسرة (بالمشاركة) كما تهتم ايضا بالنواحى الاجتماعيسة والتى تساعد على قيام التنمية الاقتصادية كمسسا ان الدول الاسلامية لاينقصها سوى التكنولوجيسسا والتى يمكن استيراد ما تحتاجه منها حاليسسساحتى تقيم لنفسها ما يناسبها منها في المستقبل .

## الدول الاسلامية وموقفها من التنمية الاقتصادية :

من المعروف ان الاصل في الاسلام هو وحدة الامـــة الاسلامية ، حيث انها وطن واحد ،وان قسمــــت الى عدة اقاليم ، وقد كان يرآس هذه الامــــة أمير المؤمنين ، ويولى على كل اقليم حاكــــم ، او امير، او عامل ، من قبله ، وكل حاكم لكـــل اقليم مسئول عن شعب واموال واراضي اقليمه ، حيـث يعمل على توفير الامن والاماكن للاقليم ، وان يعمل على تطبيق الشريعة الاسلامية كاملة ، ويقـــــوم

بالعرف وسد حاجة اقليمه من الاحتياجات المختلفية واذا فاض شيء من الاموال يقوم بارسالها الــــى اميرالمؤمنين ، فتوفع في بيت المال حيث يتــــم العرف منها على الاقاليم الاخرى والتي في حاجــة اليها • وكذلك اذا ما نقع مال اقليم او حدشــت مجاعة لنقع محاصيل الاقليم ، كان على الخليفــة ان يهد هذا الاقليم بما يحتاجه من امـــــوال او محاصيل من الاقاليم الاخرى • وهذا تطبيقا لما نعي لعليه الكتاب والسنة ، وفي هذا يقول اللـــه نعيالي " ان هذه امتكم امة واحدة وأنا ريكـــم فأعبدون " سورة الانبياء ـ الاية ٢٢ ، وفي صورة اخرى يقول تعالى " وان هذه امتكم واحدة وأنــا ربكم فاتقون " سورة المؤمنين ـ الاية ٢٢ ، وايدة وأنــا ربكم فاتقون " سورة المؤمنين ـ الاية ٢٠ ،

والرسول عليه العلاة والسلام يقول " مشـــل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد اذا اشتكى منه عفو تداعى له سائر الجســـد بالسهر والحمى "(1)(١٨\*)، صدق رسول الله ،

اذن فالاصل فى الاسلام هو وجود الدولة الاسلاميسة الموحدة والتى تتكون من جميع الاقاليم فى الوطن الاسلامى وذلك نابع من القرآن الكريم والسنسسسة الشريفة ، فلا يشتكى امير من فقر او عجسسسسر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري -

وآفر عنده فائض ، بل يحدث انتقال فورى من صاحب الفائض الى من لديه عجز ، وكان بيت المسلسال بمثابة البنك المركزى او بنك الدولة الاسلاميسة حيث كانت الاموال ترد اليه من جميع الولايسسات الاسلامية ، فتحفظ فيه وتعرف منه فى شئون الدولسة الاسلامية المختلفة ، ومن امثلة العرف من امسوال بيت المال ، اقامة المشروعات الجديدة ، واقامية التحمينات ، (1) او تلافى حدوث مجاعة بتأثيسسر قحط او غلاء باحدى الولايات (٢) ، كما كان يقسدم الاموال للزراع والتجار عن طريق القروض الحسنة ،

ومظاهر الوحدة لم تكن فقط فى هذه المجالات، بل كان على مستوى جميع عناصرالانتاج ، فلم يكسن هناك اية قيود على تنقل المسلمين من بلسسسد لاخر من اجل العمل او الشجارة او الاستثمار، ولسم يتقيدوا بأى قيود جمركية فى انتقال عناصسسر الانتاج بين الولايات الاسلامية المختلفة ، كمسسان حق الملكية مكفول لكل مسلم فى كل بسسسلاد الامة الاسلامية رغم اتساعهسسا المة واحدة ،

<sup>(</sup>۱) راجع الطبري ج ۱۰ ص ۷۱۰

<sup>(</sup>٢) راجع ابن الجوزي ، المنتظم جزء ه ص ١٧٢٠

مما سبق يتضح لناان صورة الدولة الاسلاميـــة الموحدة كانت من اجمل وأرقى مور التكامىسلل الاقتصادي الوفعي ـ وهو الاندماج الاقتصــــادي الكامل حيث كان ممدرها ومنهجها الكتاب والسنسسة لهذا كانت دولة قوية اقتصاديا وعسكريا وسياسيسا وحدثت بها التنمية بطفرات كبيرة واستطاعــــــت في خلال سنوات قليلة ان يحدث تقدم كبير حتسسسي اتسعت هذه الدولة اتساعا كبيرا، وكان الفضـــل الاول في ذلك تطبيقهم وتمسكهم بكتاب الله وسنــة رسوله ، والرسول يقول " تركت فيكم ما أن تمسكتـم به لن تظلوا من بعدى ابدا كتاب الله وسنتى" فاسو رجع المسلمون الى هذا الهدى السليم والمستسترل من عند الله سبحاته وتعالى ، ما كانت احسسوال المسلمين على ما هي عليه الان من تشتت وتفسسرق وتمزق وخلافات وتشاقضات في الاموال والعقائسسسد المختلفة " ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساههم انفسهم"(١).

مما سبق يتضح لنا عدة حقائق ذات اهمية تتلخص في الآتي :

<sup>(</sup>١) سورة الحشر - الاية ١٩٠

- (۱) ان المنهج الاسلامي قد اخذ بأسلوب الدولسسة الاسلامية الموحدة وهي ما يسمى حاليلسسول بالتكامل الاقتصادي منذ بداية عمر الرسسول عليه الملاة والسلام من اجل الوحسسسدة الاقتصادية المتكاملة ومن اجل التنميسسة والتقدم والرفاهية وهذا هو احدث اساليسب التنمية الاقتصادية في الوقت الراهن(1).
- (Y) ان المصدر الاساسي لوحدة الدولة الاسلاميسة كان كتاب الله وسنة رسوله =
- (٣) بذلك فان المنهج الاسلامي قد سبق السحدول المتقدمة الغربية منها والشرقية فحصصي الاخذ بأحسن الأساليب الملائمة للتنميحسة الاقتصادية وللتقدم والرفاهية وذلك تبسمل تطبيقها في هذه الدول الاجنبية بما يقصرب من اربعة عشر قرنا من الزمان -

### الموقف الراهن للدول الاسلامية :

بدأت الدول الاسلامية في تفككها وانحلالهاعندمسا تخلت عن الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله وبذلسسك

<sup>(</sup>۱) انظر الاشكال والمور المختلفة للشكامل الاقتصادي في المرجع التالي:

B.Ballassa, The Theory of Economic Integration Aller | Unwin 1961.

فقدت اهم عناصر التنمية وهى تقوى الله وتشتست الى دويلات مغيرة تكالب عليها الغزو الاجنبسسي في سنوات طويلة • وكان الغزو العسكري للدولسة الاسلامية يشمله الغزو الفكرى المستورد من خسارج الامة الاسلامية مما زاد الابتعاد عن الحكم الاسلامي والشريعة الغراء، وبدأت الافكار المستوردة الغربية منها والشرقية تغزوا العقول الاسلامية وتغذيهسسا لغيبة المنهج الاسلامي عن ميدان العلم وانحمر فقط في قلة قليلة من المثقفيناو المتعلمين والدارسين وقد نتج عن ذلك ان اصبحت الامة الاسلامية ضمسسن دول العالم الثالث والذي يتعف بالتخلف، حيسست تركز معظم النشاط الانتاجي فيها في قطاعي الزراعة والاستخراج والها كما يتميز القطاع الصناعسسي

<sup>(</sup>۱) تبلغ نسبة متوسط ناتج الزراعة الى الناتج المحلى الاجمالي لدى العالم الاسلامي ١٣٦٥ لا بينما تبليغ نسبة متوسط المشتغلين في قطاع الزراعة الى اجمالي عدد المشتغلين في العالم الاسلامي ١١٦٤ لا ٠

U.N.Statistical Year Book, 1977.

UNCTAD, Basic Data on the less developed countries 1978.

 $<sup>\</sup>Gamma.A.O.$ , Production Year Book ,1977.

وقد ترتب على ذلك معوبة قيام تنمية اقتصاديـــــة انفرادية لكل دولة من الدول الاسلامية لانتخففساض الائتاجية وضيق نطاق الاسواق المطية ، وندرة بعيض عناص الانتباج وانخفاض معدلات الادخارو الاستثمسسار وبطء معدلات نمو الصادرات واتجاه معدلات التبادل الدولي لغير صالحها ـ باستثناء الدول المصدرة للبترول - وبعدها عن التممك بدستورها وشريعتها والتي أن وجدت لتغير هذا الوضع تغيرا شامىسسلا بل ورجعت عظمة الامة الاسلامية كما كانت في عهــــد رسول الله والخلفاء الراشدين - ولكن للأسسسيف فلت الطريق السليم وتركت كتاب الله وسنة رسولهم ولذلك فهى تتخبط حاليا في غيابات الجهل والتخليف بل زادت الامور سوءا حاليا باحتلال بعض اراضيهسسا وبعض دولها بالفزو الاجنبي من اليهودو الروس ، كمسا اشتعلت نار الفتنة بين بعض بلادها فنجد الحسسرب ما زالت دائرة بين العراق وايران ومازالت قائمسة على فترات ما بين المغرب وموريتانيا والجزائر،

هذا هو ما نبأنا به الله ورسوله عندمــــا حثنا على الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله حتـــى لانفل الطريق السليم ونصبح من الدول المتخلفـــة بعد ان كنا من الدول النامية والكبيـــرة . واعتصموا بحبل الله جميعا ولاتفرقوا" .

ومن المعروف انه لاملجاً للبلاد الاسلامية مسسسن التخلص من هذا الاختلال في هيكلها الاقتصادي سسسوي لجوشها الى التصنيع وزيادة الانتاج مع الرفسسع

من كفاءته ، ولكن هذه البلاد تواجه في سبيل ذلبك بعدة معويات اسالية منها فيق الاحواق المحليسة على خطاق كل دولة لوحدها من ضاحية ،، وفعسسف امكانيات كل دولة منفرية من ضاحية اخرى وبعدها من المنهج الاسلامي من ضاحية شالته ،

لهذا فاننا نرى انه لاسبيل القيام تنميسسة اقتصادية للعالم الاسلام واقاعة الدولة الاسلامية الموحدة واعتمادها ملي ذاتها وذلك يعشل الحد الامثل لتنمية وتطويس اقتضاديات هذه البلاد عيث انه من خلال وجسسود الوحدة الاسلامية يتم توسيع نطاق السوق ومن شسم يمكن اقامة المعناهات الحديثة ذات الحجم الكبيس ويتيح فرصة تبادل فوائض عناصر الانتاج بين الدولة الاسلامية وتزيد المادرات ونسبة التبادل التجسسارى الاقليمي يبين الدول ، ويحدث اعتدال للميسزان التجاري بين الدول ، ويحدث اعتدال للميسزان

أن عوامل نجاح اقامة تنمية اقتصادية للعالسم الاسلامي متوفرة حيث نجد الوفرة من الاراضليمية الزراعية المالحة للزراعة (۱) والموارد الطبيعيسة والتي يعكن اقامة الكثير من الصناعات المختلفسة بدلا من تعديرها كمواد خام (۲) ووجود الطاقسسات

<sup>(</sup>۱) توجد اراض لدى العالم الاسلامي صالحة للزراعــة تبلغ حوالي ۸۰ مليون ارض زراعية ،

<sup>(</sup>٢) تمتلك الدول الاسلامية البترولية حوالي ٣٦٦٪ من الانتاج الاحتياطي العالمي من البترول ، ١٣٦١٪ ثمن الانتاج العالمي ويتم تصدير معظمه خام،

البشرية اللازمة لاستغلال هذه الموارد الزراعيــــة والصناعية (1) ووجود الامكانيات التمويلية والتـــى تتركز في الارض العربية والاسلامية للدول البتروليـة بالاضافة الى انتشار البنوك الاسلامية والتـــــــى تستطيع الاسهام في تمويل المشروعات الانتاجيــــة والاستثمارية للدول الاسلامية،

لكن ينقص هذه التنمية احد عناصرها وهى تقسوى الله حيث ان العالم الاسلامى حاليا قد فل الطريسة السليم ومن ثم اخذ يتخبط في غيابات الجــــب فيحكموا بدساتير مستوردة من صنع البشر لهــــا اهواء ونظم بعيدة عن دستورالخالق واستـــوردوا نظما اقتصادية ومالية تسير على غير ماشرعه الاسلام.

لهذا فانه يجب ان يعود العالم الاسلامي مسسرة اخرى الى حظيرة الاسلام ويجربوا شرع الله السسدي انزله لعباده المؤمنين المتقين ويرجع ويرجع الى هدى القرآن الكريم" ومن أعرض عن ذكري فان له معيشة فنكا ، ونحشره يوم القيامة اعملي قال ربى لما حشرتنى اعمى وقدكنت بعير اقال كذليك أنتك اياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى" صدق الله

<sup>(</sup>۱) يبلغ مقد ار العالم الاسلامی ور۲۲۷ مليون نسمـــــة ای حوالی ور۲۱ ٪ من جملة سكان العالم .

فيا أمة الاسلام أفيقوا من غفلتكم وارجعـــــوا الى هدى القرآن الكريم وسنة رسوله وتمسكوا بهـا حتى يرض الله عنكم ويرفع من شأنكم ، بســــم الله الرحمن الرحيم " الم يأن للذين آمنـــوا ان تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق" ، "الا بذكر الله تطمئن القلوب " صدق الله العظيم .

#### المراجع العربية

| • | الكريم | القرآن | _ |
|---|--------|--------|---|
|---|--------|--------|---|

- \_ الإحاديث النبوية الشريفة •
- د. ابراهیم فواد احمد علی المواردالمالیة فـــــــــــــــو
   الاسلام الطبعة الثالثة ۱۹۷۲ مكتبة الانجلـــــــو
   المصریة ٠
- دكتور ابراهيم فؤاد احمد على حد الانفاق العام فــــــى الاسلام، الطبعة الاولى ١٩٧٣ ، معهد الدراسات الاسلاميـــة بالزمالك ٠
- د احمد النجار ـ المدخل الى النظرية الاقتصادية فـــــى المنهج الاسلامى ـ من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنـــوك الاسلامية ،
- \_ د.اسماعیل عبدالرحیم شلبی \_ البنوك الاسلامیة \_ معهـــد الدراسات الاقتصادیة \_ دیسمبر ۱۹۸۱ \_ القاهرة •
- د. اسماعیل عبدالرحیم شلبی النقود والبنوك القاهرة المردیم ۱۹۸۲ ...
  - ابن خلدون ـ مقدمة ـ دارالشعب ٠
- \_ د. بدوى عبد اللطيف \_ النظام المالى المقارن فــــــى الاسلام \_ 1977 .

- د حسن صالح العنائي ـ معجزة الاسلام في موقفه من الربا
   المعهد الدولي للبنوك والاقتصاد الاسلامي ـ ١٩٨٣ .
- د، حسن صالح العنائى ـ علة تحريم الربا وطنتهــــا بوظيفة البنوك ـ من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنـــوك بُ الاسلامية .
  - مالك بن نبى المسلم في عالم الاقتصاد دار الشروق بيروت - ١٩٧٢٠
  - د محمد شوقی الفنجری بالمذهب الاقتصادی فی الاسلام بالمؤتمر العالمی الاول للاقتصاد الاسلامی ۱۹۸۰
    - د محمد منذر قحف النظرية العامة للاقتصاد الاسلامي .
  - د، محمد عبدالبر ـ دراسة عن الربا ـ مجلة ادارة قضايا .
     الحكومة ـ العدد الثالث ـ السنة الخامسة عشر،
    - ابو عبيدة كتاب الاموال -
      - ـ ابو يوسف ـ كتاب الخراج -
- ـ ابن الجوزي ـ المنتظم جزء ه ٠
  - ۔ الطبري ۔ جزء ١٠٠٠

# گتب ونشــرات

- كتاب نهج البلاغة . جمع الشريف الرضى . دار الشعب ،
- الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلامية الجسسن، الاول الطبعة الاولى الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ١٩٧٧٠
  - الجامع المغير جزء 1 ·
  - ـ المستدرك للحاكم ـ الجزا الثاني =

- Adelman 1., Theories , of Economic Growth and Development Stanford London, 1962.
- Ballassa B., The Theory of Economic Integration,
  Allen & Unwin 1961.
- Development and Transfer of Industrial Technology and UNIDI Activities in Relation to the Arab Countries .1974.
- F.A.O., Production Year Book , 1974.
- Industical Property and Transfer of Technology (WIPO). : 274.

- Kindleberger, Economic Development ( Economic Hand Book Series) New York, Mc Grow, 1958.

#### ( FY31 )

- Lewis, A., The Theory of Economic Growth, Londons, George Allen & Unwin Lte., 1961.
- Meier G.N. & Baldwin R.E., Economic Development Theory, History, Policy, New York, London, 1954.
- Myrdal G., Conomic Theory and Underdeveloped Regions, G., Duek worth and CO., Ltd., London, 1957.
- Nurkes R., Problem of Capital formation in Underdeveloped Countries, Oxford, 1959.
- Ricardo , Principles of Political Economy and Taxation, Every man's library Edition.
- U.N. Statistical Year Book, 1977.

ì

UNCTAD, Basic Data on the less Developed Countries 1978.

# الفهـــرس

| مقدمـــــه                                                                                | -   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| التشمية الاقتصادية في الاسلام                                                             | _   |
| ـ خمائص التنمية الاقتصاديةفي الاسلام وعوامل                                               |     |
| قيا مهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                |     |
| تقوى الله والتنمية الاقتصادية                                                             |     |
| <ul> <li>الانسان ودوره في التنمية الاقتصاديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |     |
| ـ العمل والتنمية الاقتصاديــــــــة                                                       |     |
| <ul> <li>الملكية والتنمية الاقتصاديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>         |     |
| - التعليم والتنمية الاقتصاديــــــة                                                       |     |
| ـ الانفاق في الاسلام والتنمية الاقتصاديــة                                                |     |
| - الزكاة والتنمية الاقتصاديــــــة                                                        |     |
| _ الربا والتنمية الاقتصاديـــــــة                                                        |     |
| _ البنوك الاسلامية والتنمية الاقتصاديــــة                                                |     |
| - التكنولوجيا والتنمية الاقتصاديـــــة                                                    |     |
|                                                                                           |     |
| الدولة الاسلامية وموقفها من التنميسة                                                      | *** |
| الاقتصاديــــــــة                                                                        |     |
| الموقف الراهن للدول الاسلاميـــــة                                                        | _   |

حدیث (رقم۱: ) " ترکت فیکم ما ان تمسکتم به لن تضلوا من بعـــدی صفحة ( ) ابدا ،کتاب الله وسنتی "

التفريسج:

الحديث اخرجه الحاكم في المستدرك عن ابي هريـــسرة ( كذا في الفتح الكبير ٢٧/٢ ) •

حديث (رقم¶∎ ) " ليس الايمان بالتمنى ،ولكن ما وقر فى القلـــــب صفحة ( ) وجدقه العمل "

التغريـــج :

اخرجه ابن النجار عن انس بن مالك رض الله عنىسه ( جمع الجوامع - الجامع الكبير (۱۷۷/۱) •

حديث (رقم٣٣ ) "ان من الذنوب ذنوبا لا يكفرها صوم ولاصلاة ولاصدقـــة صفحة ( ) ولكن يكفرها الصعى على الرزق " سبق تخريجه •

حديث (رقم ا■ ) " اخوه اعبد منه "

```
حديث (رقمه )" اذا كانت الساعة وفي يد احدكم فسيلة فاستطـــاع
    مفحة ( ) الا تقوم حتى يغرسها فليغرسها فله بذلك أجر "
                                سبق تخریجه ۰
حديث (رقم٢ء ) " لاتفعل فان عقام احدكم في سبيل الله ،افضــــل
                  صفحة ( ) من صلاته في بيته ستين عاما "
                                سبق تخريجه •
حديث (رقم ٧١) " الساعي على الارملة والمسكين كالمجاهد في سبيــل
                                      صفحة ( ) الله "
حديث (رقم 🚜 ) " ما من مسلم يغرس غرسا او يزرع زرعا فيساكسسسل
          صفحة ( ) منه طير او بهيمة الاكان له به صدقة "
                                سبق تخريجه •
 حديث (رقم الله ) "اعمل لديناك كانك تعيش ابدا ،واعمل الأفرتــــك
                              ا كأنك تموت غدا"
                                                 صفحة (
                                سبق تخريجه ٠
 حديث (رقم ١٠ ١٠ " يافاطمة بنت محمد اعملى لا اغنى عنك من اللــــه
                                      مفحة ( ) شيئا "
     حديث ( رقم11*) " ان الله يحب اذا عمل احدكم عملا ان يتقنه "
                                ا صفحة ( ) سبق تخريجه ٠
```

| حدیث ( رقم ۱۲ <b>٪</b> )<br>صفحة ( ) | " لایبارك فی شمن الارض او دار الا ان یجعل فیی<br>ارض او دار " وفی روایة اخری " من بسسساع<br>دارا او عقارا فلم یجعل ثمنه فی مثله قیمنسا<br>الا یبارك فیه "         |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                      | " اطلبوا العلم من المهد الى اللحد "<br>سبق تخريجه •                                                                                                               |
| حدیث ( رقم ۱۱¥ )<br>صفحة (           | " اطلبوا العلم ولو في الصين "<br>التفريبيج :<br>                                                                                                                  |
|                                      | البيهقى باسناد فعيف ، قال بن حبان باطـــل<br>لا أصل له ،والحسن فعيف ،ويقول الذهبى فــــى<br>تلخيص الواهيات روى من عدة طرق واهيــــــة<br>( ١١١٠ـ فيض القدير )٠    |
| (رقمه۱ <b>ه</b> )<br>(               | " اعملوا باموال اليتيم حتى لاتأكلها الصدقة"<br>سبق تخريجه ٠                                                                                                       |
| (رقم ۱۱* )<br>( )                    | " الذهب بالذهب ،والغضة بالفضة ···"<br>سبق تخريجه -                                                                                                                |
| ث ( رقم ۱۷∗ )<br>آ ( )               | " الصدقة بعشر امشالها والقرض بشمانية عشر"<br>فقال لجبريل مأبال القرض افضل من الصدقـــة"<br>قال جبريل " لان السائل يسأل وعنده والمستقرض<br>لا يستقرض الا من حاجة " |
|                                      | " مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم،كمثـــل الجسدالواحد اذا اشتكى منه عضو تداعى لــــه باقى الاعضاء بالسهروالحمى "                                                  |

اكتمية فن إطار العدل الاجتماعى ، رؤية (الملاية

د . عبدالمقتاع عبدالمرحمن عبدا لجميد كلية البّحاق بالمعة لمنصورة

# اكتنمية فن إطار العدل الاجتماعى - رؤية (اللابية

## د . عبدالفتاح عبدا لرحمن عبدا لجييد كلية التِحاق -جامعة لمنصورة

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسولسه الكريم محمد ومن اهتدى بهديه ، واتبع سنته باحسان السسى يوم الدين ، وبعد :

فان قفية الفقر تفرب بجذورها عبر التاريخ البشسرى البعيد، وهي قفية ذات أبعاد اقتصادية واجتماعية وسلوكيسة عميقة الجذور واسعة الأبعاد = ويحيا حاليا نحو ٢١٪ مسسن سكان الأرض بين أنياب الفقر والتخلف ، ولا يستطيع نحسو ، و يمن الناس في افريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية اشبساع حاجاتهم الأساسية ، وتزدحم حياتهم بأزمات الجوع ، ومشاكل الأمية ، والفساد ، والمرض ، ولا يخفي ان العالم الاسلامسي جزّ هام من الدول المتخلفة في عالم اليوم ، وقد كان هذا العالم في مدر الاسلام يقود الحضارة العالمية حتى القسرن الرابع الهجرى ،

وقد أدى الاستقلال السياسي لكثير من الدول التي خفعت للسيطرة الاستعمارية، ونجاح بعض الدول المتخلفة في تحقيق معدلات نمو عالية مكنتها من اختراق ستار الفقروالتفليف، واتساع نطاق التعاون الدولي، وتدنى المسافات بي

دول العالم بسبب تطور أجهزة الاعلام ، الى ادراك السدول المتخلفة ومن بينها الدول الاسلامية ، لمسافة التخلصصف الحضارى التى تفطلها عن الدول المتقدمة ، وبذلك أصبحصت شعوب وحكومات هذه الدول اكثر وعيا بابعادمشكلة الفقصصر والتخلف ، وأعظم أملا في اجتياز هذه الفجوة الحضارية ،

ان مشكلة الفقر والتخلف تشكل تحديا بالغ القسسوة للشعوب الاسلامية • ذلك ان هذا الفقر والتخلف لا يستقيسم مع ما تدعو اليه العقيدة الاسلامية • والاستجابة لهسسسذا التحدى تحتم الآخذ بمنهج اسلامى شامل موامه التوافق السسام بين العقيدة الاسلامية والسياسات الانمائية ، ذلسسسك أن النماذج الانمائية غير الاسلامية لاتستطيع توفير أسبساب الانطلاق الذاتى بسبب عجزها عن ربط حركة العوامل الاقتصادية بجذورها الاجتماعية والعقائدية ومن ثم تسلب عملية التنميسة الشرط الأول لنجاحها •

ومع أن الأدب الاقتصادى الحديث يبرز أهمية العوامسل الاجتماعية فى دفع عملية التنمية ، الا ان هذا الاهتمــام لا يرقى الى مستوى التكامل بين العوامل الاقتصاديـــــة والاجتماعية والعقائدية ، بهدف تحقيق التوازن والالتقــائ الصحيح بين الصالح الخاص والصالح العام ، كمايفعــــل المنهج الاسلامى ، اذ ينظر الاسلام الى الحياة كوحدة متكاملة ومن خلال هذه النظرة يؤكّد ان السعى لتحقيق عملية الانمــائ يجب ان يتم فى اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعــى وهو بذلك يوفر أعظم قوة دفع ذاتى لعملية التنمية ،

ا البحث الذي بين أيدينا لا يعدوأن يكون محاولسة الاستبيان الأبعاد الرئيسية لهذا المنهج الاسلامي المتميلسين

للانماء • وسوف نعتمد في ذلك أساسا على آيات مغتارة مسمن القرآن الكريم ، والأحاديث النبوية الشريفة •

وأود أن أشير في هذه المقدمة الى تأيواجه الباحست في الاقتصاد الاسلامي من معوبات كثيرة لسببين أساسييسسن اولهما ندرة البحوث الاصيلة في الاقتصاد الاسلامي رغم مسلليه اخوة مجتهدين في هذا المجال وهو قصور يجسسان تتداركه الدولة والأزهر الشريف والما ثانيهما فهسسو ندرة المراجع الاسلامية التي تعرض احكام الاسلام ومبادئسسه عرضا سهلا ميسرا متكاملا وقويا وهذه هي مسئولية الأزهسسي الشريف بأجهزته العلمية المختلفة والشريف بأجهزته العلمية المختلفة والشريف بأجهزته العلمية المختلفة

والله أسال أن يعدد خطانا على طريق الحق والخيسسور لأمتنا الاسلامية وأن يغفر لنا اذا نسينا أو أخطأنا -

دكتور ؛ عبد الفشاح عبدالرحمن عبدالمحبد

المبحـــث الأول في أسبـــاب تخلف العالم الاسلامي

استطاعت الدولة الاسلامية في صدر الاسلام ان تشيــــد حضارة شامخة يمدها الدين بقوة ذاتية دافعة، فقد حققــت هذه الدولة التوافق التام بين العقيدة والسياسة، اى بين المبادى العقائدية والقوى الاقتصادية والاجتماعية وبذلك احتلت مركز قيادة التطور الحضارى العالمي ، ويؤكـــــد القرآن العظيم هذا التوافق - اذ يقول الله تعالـــــى :

- " فاذا قفيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغــــوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحـــون ( سورة الجمعة الآية ١٠ ) =
- "وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنــون "
   ( سورة التوبة الآية ١٠٥) •

ولكن نتبين عظمة هذا الانجاز الحضاري يجب أن نعليه أن انطلاق الدعوة الاسلامية كان بداية التغير في البنيها الاقتصادي والهيكل الاجتماعي والسياسي والفكري في مجتمعة قبلي ليس له هدف سياسي عام يسعى لتحقيقه = وقد تحققست هذه الحضارة وقت ان كانت اوربا تحيا وسط تخلف حضياري غارقة في بحار من الظلم والقسوة ، والظلام الفكييها والعبودية والسخرة ، (1)

ومن أسف أن تعجز الدولة الاسلامية عن مواصلة مسيرتها الحضارية فتقع فريسة للفقر والتخلف و بينما تتمكن أوربا من نفض غبار التخلف وتحقيق التقدم والرخاء ، اذ تمكنست أوربا من اقتباس عناصر الحضارة الاسلامية من علوم وفنسون وفلسفة من خلال حركة شاملة لترجمة المراجع العربية خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر الميلادي (٢) ، والاتعسال المباشر بالحضارة العربية ابان الحروب العليبية ،واستقبال اشعاعات الحضارة الاسلامية التي تسربت الى أوربا عسسن طريق أسبانيا التي كانت تشكل اهم وأكبر مراكز الاشعساع الحضاري الاسلامي -

ولعل أقوى الأدلة على عمق تأثير الحضارة الاسلاميسة على أوربا هى تلك الكلمات العربية الأصل والمنبت التسمى شاعت في لغات اوربا ولاتزال تجرى على السنة مفكريهسساحتى الآن ، فلا ريب ان الكملمات هي وسائل نقل الفكسسر والحضارة (٣)،

كما استطاعت أوربا أن تنبت بذور نهضة أوربية نشطة على اثر الكشوف الجغرافية وما ترتب عليها من سيطـــرة دول أوربا ونهبها لموارد كثيرة من مناطق عديدة فــــى افريقيا وآسيا وأمريكا ٠

وهكذا تشكلت بداية عصر جديد يتميز بنشأة فجـــوة حضارية بين دول اوربا وغيرها من الدول ، ومن بينهـــا الدول الاسلامية ، وقد نمت هذه الفجوة واتسع مداها بعـــد نجاح دول أوربا في تحقيق ثورتها الصناعية في القــــرن الشامن عشر والقرن التاسع عشر ،

أما الدول الاسلامية فقد، أصابها التناييان العاد، السادس على تدادت شعلة الحضارا أن تغتغر منذ بداية الدفن المسادس عشر بفعل التمون الداخلي ، وفعف الشمسك بالعتيدة ممد . الدي الى فساد الضمافر وسوء السلوك وندني عمدلات الأداء وند ترتب على ذلك عجز القوى الذاتية للعالم الإسلامي عن دف. م القوى الخارجية التي تمكنت من اخضاعه والسيطرة عليسه ، القوى القول بشكل عام ان اهم الأسباب التي شاركت في انهيار الحضارة الاسلامية هي :

#### (أ) التمزق الداخلي والحروب:

ذلك أن الفتن الداخلية ، والعراع بين قيمسادات العالم الاسلامي أصابهم بالفعف حتى قعدت بهم مغائمست الأمور فانصرفوا عن عظامها = ومي ناحية أخرى أصابست الحروب انصليبية الشعوب الاسلامية بدمار واسع وانهكت قواها بسبب تعبئة مواردها الاقتصادية لدعم المجهسود الحربي نحو قرنين من الزمان = وقد اشتد هذا الانهساك بفعل الاعصار المغولي الذي خرب شرق الوطن العربسسي

#### (ب) السيطرة الاستعمارية :

فقد آدى ضعف القوى الذاتية للدول الاسلامية السين عجزها عن دفع القوى الخارجية المتمثلة في الاستعمار الغربي ، ففي بداية القرن السابع عشر الميسسلادي احتلت هولندا جزرالهند الشرقية " اندونيسيا وفسس منة ١٨٥٧ استولت فرنسا على الجزائر(٤)، وخسسلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر تمكن الاستعمار الغربي من السيطرة على الدول الاسلامية في شرق ووسبط الغربي من السيطرة على الدول الاسلامية في شرق ووسبط

آسيا وان يتخذ لنفسه نقطة ارتكاز رئيسية فى افريقيا، ولم تنقضى الحرب العالمية الأولى حتى كان العالىمم الاسلامى كله تحت السيطرة الاستعمارية (٥).

وقد أدت الثورة الصناعية التى قامت فى أوربالسى
السعى لاستقطاب المستعمرات حتى تضمن الحصول على
المواد الأولية والأغذية وتتمكن من تنمية صادراتها
الصناعية ومن خلال سياساتها التوسعية استطاعيية
مراكز السيطرة الاستعمارية ان تدعم قواها الاقتصاديية
والسياسية على أساس تكامل اقتصادى يستند الى القهر
الاستعمارى يلبى رغبتها النامية فى التوسع والسيطرة وقد أدى هذا التكامل الى خلق اختلالات هيكلية اقتصادية
واجتماعية وسياسية وفكرية وسلوكية عملت القيروى

وفتنت الدول الاسلامية بالدول الغربية المسيط افتتان السفعفاء بالأقوياء فارتبطت بتبعية فكري الى جانب التبعية الاقتصادية والسياسية المباشرة ومن خلال هذه التبعية الفكرية تركز اختيار السدول الاسلامية بعد تحررها السياسي في المنهج الرأسمال ولا كمنهج للتنمية ومع ذلك فان المراع مع السدول الرأسمالية للخلاص من سيطرتها ونجاح الدول الاشتراكية في تحقيق معدلات نمو عالية من خلال المنهج الاشتراكية قد أدى الى اقتناع بعض الدول الاسلامية بهذا المنهج الأخير وهكذا انحسر اختيار الدول الاسلامية بهذا المنهج المناهجها الانمائية بين المنهم الرأسمالي والمنه والاشتراكي ، وهي حين تجتهد تجمع بينهما بدرجة ما (٧).

ولا يخفى ان هذين المنهجين يقومان على اساس مادى (A) ومن ثم لا يصلحان للقيام بعملية التنمية في بيئسية اسلامية = وقد أدى هذا التخبط الى اهمال المنهسيج الاسلامي الذي يحقق التفاعل بين العقيدة والسياسية ومن ثم يوفر اعظم قوة للدفع الذاتي لعملية الانماء.

ويواجم العالم الاسلامى فى السنوات الاخيرة استعمارا فكريا يستهدف اقناع الدول الاسلامية بأن الدين هسو سبب تخلفها لأنه يدعو الى التواكل = ولايخفى ان هسذا الزعم باطل حاقد لايستند الى منطق أو دليل علمى (٩) فقد سبق ان بينا فقل الاسلام فى بناء حضارة شامخسسة فى صدر الاسلام = ولا يخفى ان الاسلام يدعو الانعسسان الى العمل الدووب فى اطار منهج علمى قوامه التأمسل والنظر والتدبر = يقول سبحانه وتعالى فى قرآنسسه الكريم :

- " هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمــــون" ( سورة الزمر الآية ٩ ) •
- " ان في ذلك لآية لقوم يتفكرون " ( سورة النحسل الآية ١١ )٠
- ي " ان فى ذلك لآيات لقوم يعقلون " ( سورة النحسل الآية ١٢ ) •
- \* " ويتفكرون في خلق السموات والأرض" (سورة آلعمران الآية 191) •

#### (ج) معف الارادة المضارية:

ذلك أن التحدي الخارجي الذي فرض على السحصدول الاسلامية لم يؤد الى خلق طاقة تمكن هذه الدول محسن الاستجابة لهذا التحدي والانطلاق في موجة حضاريحك جديدة • فقد أدى الفعف العمام والتمزق الداخلصوب وانفصام السياسة عن العقيدة الى تراخي الشعصوب الاسلامية وتقاعسها عن الجهاد الذي فرضه الاسلام ومصن ثم عجزت هذه الشعوب عن مواصلة مسيرتها الحضاريحية الرافدة • فليس ثمة ريب أن القدرة على مواجهاسة التحدي ترتبط بقوة التمعك بالعقيدة •

ومع فعف التمسك بالعقيدة الاسلامية شاع عدم الاستقرار في التشريعات التي تحكم النشاط الخاص وأصبحات الرؤية غير واضحة امام المستثمرين الامر الذي ادى الي فساد المناخ الاقتصادي والاجتماعي وقد ادى ذلك اللي فعف الارادة الحضارية للشعوب الاسلامية وذلالله أن الحرية الحقيقية في الاسلام لاتتحقق الا من خلل الله التحميل التمسك الكامل بأنه لا المه الا الله وفيي اطارها يتلاشي الخوف ويشيع الامن وتستقر النفوس وتنمو القدرة على مواجهة التحدي وتقوى الارادة الحضاريات وتنمو وتنمو القدرة على مواجهة التحدي وتقوى الارادة الحضاريات

" وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون "

فالمسلم يحقق اعلى مستوى للأداء امتثالا لأمر اللهدء واقتضاعا بالرسالة التي بلغها الرسول الكريم والنهي

ترسم خطوط العلاقة بين المسلمين على اساس من الافسرر ولا ضرار " • ويمارس المسلم نشاطه ارضاء لضميسسسره اليقظ دون ان يكون ما يحمل عليه من دخل هو هدفيسه الأوحد • فهذا الدخل قد قدره الله له ولن يتوفيسسي قبل ان يستوفي رزقه • ومع ذلك فانه يؤمن بأن اللسم لا يضيع أجر من أحسن عملا •

ولنتصور قوة الدفع التى تتحقق لعملية التنميسة حين يمارس كل مسلم عمله متعاونا مع اقرانه دون ان تتأثر دوافع العمل والانجاز لديه بمزاجه وهسسواه ، فتربية الاسلام لانسانه تقوى ارادته الحضارية ومن ثسم توفر اسباب الانطلاق الذاتي لعملية التنمية .

المبحث الثانى

المنهج الاسلامي للتنمية

## (١)مفهوم التنمية في الاسلام

ان التنمية باعتبارها عملية تطور حضارى تعنى مواجهة صريحة وشاملة لأسباب التخلف وعقباته • ويتطلب ذلك احداث تغييرات جذرية فى نظم الانتاج وأساليبه وطرائقه وتحقيت التوزيع الأمثل لعناصرالانتاج بين القطاعات الاقتصاديــــة بحيث يتحقق الاستخدام الأمثل لها • والتعريف الراجحللتنمية بين جمهور الاقتصاديين انها تحقيق زيادة تراكمية ودائمــة فى الدخل الفردى الحقيقى عبر فترة ممتدة من الزمن (١٠) .

ونسرع الى بيان ان دور العوامل الاجتماعية في عملية التنمية لم يبرز الا حديثا يسبب تركيز الفكر الاقتصادي على الدراسات الاقتصادية البحتة • وبذلك شاعت العزليية بين العوامل الاقتصادية والعوامل الاجتماعية الأمر السيني شكل سببا أساسيا لفشل كثير من السياسات الانمائييسية • ومن هنا تزايد الاهتمام بدراسة وتحليل دور العواميلييسل الاجتماعية كأساس للسياسات الانمائية (١١).

والاسلام لا يرفض اية مفاهيم موضوعية يواجه بهـــــا الانسان مشاكل الحياة - ما دامت هذه المفاهيم لاتتناقــف مع المبادى الاسلامية العامة - وعلى ذلك فان تعريــــف التنمية على الوحم السابق لا يتناقض مع مبادى الاسلام .

ومع ذلك فانه قاص اذ لا يحقق الشمول الذي يطلبه الاسلام في نظرته للحياة كوحدة متكاملة والذلك لابد من مواجهاة مشاكل هذه الحياة من خلال نظرة شمولية تهتم بالانسالي كوسيلة للتنمية وهدف لها في نفس الوقت وتجاهل قفيات الانسان واذن وهدف لها في نفس الوقت وتجاهل قفيالانسان واذن والدالم تؤد عملية التنمية الشاسول الأول لنجاحها والدالم تؤد عملية التنمية الى تقويال السلوك الانساني وتحقيق الاستقرار النفسي للانسان فهاسا عملية عاجزة والانسان هو وسيلة التنمية من خلال مسلما يملكه من ارادة حفارية تدعم قدرته على مواجهة التحسدي وتبعث لدى المجتمع عوامل الحركة والانطلاق الذاتي وتبعث لدى المجتمع عوامل الحركة والانطلاق الذاتي و

ويتطلب ذلك بالفرورة تنمية العوامل الروحية والنفسية والسلوكية التى ترتكز عليها الارادة الحضارية، تلسسك الارادة التى مكنت الدولة الاسلامية فى صدر الاسلام من تحقيق حضارتها الشامخة = ومن خلال هذه الارادة الحضارية استطاعت اليابان والصين ، مثلا ، ان تحقق الانظلاق الذاتى فلسسى عصرنا الحالى ، حيث حلت القدرة الاجتماعية محل القسدرة المالية (١٢).

وهذه الارادة الحضارية للانسان لاتنمو الا بفعى عقيدته التى يدين بها • ومن هنا فان الاستثمار في عقيدته التن يدين بها • ومن هنا فان الاستثمار في الدول الاسلامية يجب أن يركز على تنمية التزامله بالعقيدة الاسلامية الأمر الذي يدفعه ليشارك بقوة في عمليسة التنمية • ولا عجب ، اذن ، أن تصبح قفية التنمية في الدول الاسلامية هي نفسها قفية تعبئة الموارد الاقتصاديسية والطاقات الاجتماعية من خلال ارادة حضارية صلدة تعتمىسد على تفاعل تام بين العقيدة الاسلامية والسياسات الانمائيسة

بهدف رفع مستوى "حد الكفايةلكل فرد "٠

وتأسيسا على ذلك يمكن ان تعرف التنمية فى الاسسلام بأنها " تطور حضارى " شامل من خلال تفاعل سوى بيلل الموامل الاقتصادية والاجتماعية والعقائدية يؤدى الى رفع مستوى حد الكفاية لأفرادالمجتمع بشكل تراكمى ومستمر".

ولا يخفى ان هذا التعريف لعملية التنمية لايتخد مسن متوسط الدخل الفردى الحقيقى معيارا للتنمية لأنه معيسار مفلل • ذلك انه لا يقول شيئا عن نمط التوزيع الفعلسسى للدخل القومى بين الناس = اما " حدالكفاية" الذي أخذنا به كمعيار للتنمية فهو الحد الأدنى لحياة كل فرد فسسن المجتمع = أوهو القدر الذي يحمل عليه كل مواطن مسسن اساسيات الحياة من غذاء وكساء ومأوى وتعليم ومحة وأمسن ورعاية اجتماعية بما يتفق مع مستوى الناتج القومسسن الحاجات حسب ظروف المجتمع (١٣) • ولا يخفى ان اشباع هسده الحاجات الأساسية يوفر لعملية التنمية قوة دفع عاليسسة ومستمرة من خلال مايولده من تماسك اجتماعى • وعلى ذلسسك فانه حين يحمل كل انسان على قدر مناسب ومتزايد مسسن الانتاج القومى يكون ذلك دليلا على حدوث التنمية •

وليس يغمض ان استئثار فئة معينة بثمار التنميسة يشوه مسارها، لذلك فان تحقيق التنمية في اطار العسسدل والتماسك الاجتماعي الذي يدعر اليه الاسلام شرط واجب للعسار الالدة التغيير لدى الشعرب الاسلامية وحفزها للمشارك حسلة الفعالة في عملية تطلب مشاركسس،

الأمة كلها ، اما اذا أحست هذه الشعوب بتناقض بيــــن سياسات الانماء وبين العقيدة التى تدين بها فســـوف يتضاءل تفاعلها مع هذه السياسة بقدر يتناسب طرديا مـع هذا التناقض و و و د سياسة الانهاء لها سندا في العقيدة حين تصاغ في اطار نفسي وفكري وسلوكي يحقق العــــدل والسلام والتماسك الاجتماعي •

# (٢) المنادى الأساسية للمنهج الاسلامي للتنمية

ليس ثمة جدال في وجوب القيام بعملية التنمية فسى اطار منهج اقتصادى اسلامي شامل ، وهو منهج أميل ومتميسز في وسائله ليس فربيا ولا شرقيا ، يربط العوامــــــل الاقتصادية بجذورها الاجتماعية والعقائدية ومن ثم يقسوي الارادة الحضارية لدى الشعوب الاسلامية ويوفر اعظم قسسوة دفع لعملية التنمية = ويرتكن هذا المنهج على ركائـــــن أساسية نشير اليها فيما يلي :

# (1) وسَائِل المجوم المياش على الفقر

يحرص المنهج الاقتصادى الاسلامى على مواجهة مشكلسسة الفقر بشكل مباشر وحاسم من خلال العمل ، وتقرير الأولويسة لانتاج أساسيات الحياة ، وتحقيق العدل والتكافسسسل الاجتماعي ، ونشير فيما يلى هذه الوسائل :

## (أ) العمسل:

ان الفقر يخلق اخطارا شديدة على الفكر والسلسوك الاجتماع و المتعال وقا الانتماع القومي بسبسب ما يحمد الفرد منقسوة المجتمع عليه وظلمه ايسساه ولذلك فان العواجهة المباشرة والحاسمة لمشكلةالفقسر فرورة لتحقيق التماسك الاجتماعي و السلام الأول الدي يقره الاسلام في هذه المواجهة هو العمل الايدعسو الاسلام المقراع الى العمل الجاد المثمر، ويحمسل الحكومة الاسلامية مسئولية خلق فرى العمل للقادريسن عليه وان ترغيهم فيه او تجبرهم عليه و فالعمل فسرى علي قلدر وشرط للاستفادة من سياسة " خدالكفساية " اذ يقرر الرسول على الله عليه وسلم انه " لاتحسسل المدقة لفني ولا لقوى مكتسب(اه) (١٤) و العمسسلل الدن هو السبيل الاول لرفع مستوى حد الكفاية و مسلاح مشكلة الفقر، يقول سبحانه وتعالى في كتابه الكريم:

فمواجهة الفقر تأتى أولا من خلال تنمية القسدرة الانتاجية للمجتمع ، وليس من خلال توزيع ما بيسسد الاغنيا على الفقراء حتى يستوى الجميع في الفقس ، ويفرض الاسلام للفقراء بعد ذلك حقا في اموالالاغنياء هو الزكاة ، ويحث الاغنياء على بذل المدقات والاحسان الاختياري ،

 <sup>&</sup>quot; هو الذي أنشأ لكم الأرض و أستعمركم فيها".

#### (ب) تقريرالأولوية لانتاج اساسيات الحياة :

ان تحقيق ريادة تراكمية في "حد الكفاية "يتطلب أن يفع المجتمع المسلم خريطة قومية للأولوي المباشر على الاستثمارية وفي اطار سياسة الهجوم المباشر على الفقر تحتل أساسيات الحياة قمة هذه الأولوي المباشر ولا يخفى، ان فرض العمل على كل قادر ، وتقريب الأولوية لانتاج أساسيات الحياة يحقق التفاعلي الأولوية لانتاج أساسيات الحياة يحقق التفاعلي والتزامن بين سياستي الانتاج والتوزيع ومن شهدم المشاركة في تحقيق العدل الاجتماعي ولك ان عسدم الربط بين هاتين السياستين يغذي تيار التباين فسي توزيع الدخل القومي (١٥)

وتجدر الاشارة هنا الى ان تحديد علاقة سويــــة متوازنة بين الملكية الخاصة والملكية العامة انمسا يشارك ايضا فى تحقيق هذا العدل = اذ يمكن ان تقسوم الدولة باشباع جانبهام من الحاجات الاساسيــــــة للفقراء من خلال توجيه قدر مناسب من الاستثمار العام الى انتاج السلع والخدمات الفرورية •

#### (ج) تحقيق العدل الاجتماعسى:

ان العمل فى الاسلام عدل شامل يتناول كل مظاهـــر الحياة (١٦) ويتحقق هذا العدل دون تجاهل لما يتمتع به الانسان من اثرة وشح، يقول عز من قائل :

- " واحضرت الانفس الشع" (سورة النساء -الآية ١٢٨)
- " وكان الانسان قتورا" ( سورة الاسرام-الآية ١٠٠)

ويعالج الاسلام هذه الاشرة والشح بالتوجيه ، وتحقيق الالتقاء المحيح المتوازن بين الصالح العاموالسالسح الخاص ، وتحقيق مبدأ تكافؤ الفرص ليكون التنافسس بين الناس فيما يبذلونه من جهد في اطار العسسدل والتكافل ، وهذا العدل الشامل وما يولده من سسلام وتماسك اجتماعي يشكل ركيزة اساسية لعملية الانماء (١٧)

وتستند سياسة العدل الاجتماعى الى مسسسادى عقائدية وسلوكية تقر بان المال ملك لله، وانالانسان \_ كجنس مستخلف فيه وانه سوف يسأل عن سلوكه فسسى انفاق هذا المال يقول سبحانه في كتابه العزيز:

- " ومن يوق شع نفسه فأولئك هم المفلحون" (سسورة الحشر ـ الآية ٩) -
- " يمحق الله الربا ويربى الصدقات " ( مـــورة البقرة ـ الآية ٢٧٦) ٠
- بع "وتعاونوا على البر والتقوى " ( سورة المائسسدة الآية ٢ )٠

كما يستند هذا العدل الى مبادى تشريعية يقسوم ولى الامر من خلال مسئوليته عن تحقيق العدل والسلام الاجتماعى باعدارها • وتستند هذه التشريعات السمام مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومبسدأ القماص •

وفى اطار الحرية والمنافسة الصادلة التى يقرها الاسلام تتفاوت دخول الناس بقدر تباين مايبذلونـــه

من جهد ، وما يقدره الله للناس من أرزاق ، ويقسسر الاسلام عملية تصحيحية لتوزيع الدخل بين النسساس تحقيقا للعدل الاجتماعي حتى لايكون المال دولة بيسن الأغنيا ، ويقوم هذا العدل على ركيزتين أساسيتيسن هما العمل في إطار من التحرر الوجداني الكامسسل وسياسة التكافل الاجتماعي الشامل :

#### (1) العمل في اطار التحرر الوجداني الكامل:

ويتطلب التحرر الوجدانى تربية الانسان على نبية الخوف والتمسك بالحرية حتى لايكون عبدا لغير الليسان او أسيرا لعادات اجتماعية = وحينئذ يدرك الانسيسان ان الملك كله لله ، وان الخير كله بيد الله يؤتين الملك من يشاء ، وينزع الملك ممن يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل من يشاء = ويعلم ان الله يقدر السرزق لعباده ، وانه لن يعيبنا الا ما كتب الله لنسيا ، فاذا ما أدرك الانسان هذه المعانى تحرر من الخوف ، ومن ذل الحاجة ، وتمكن من مقاومة اسباب الفسياد، وعوامل المغيف دون خوف على حياته او رزقه اومكانته

#### (ب) التكافل الاجتماعي الشامل:

ويستند التكافل الاجتماعي الشامل الى ثلاثة محاور رئيسية هي الفرد والاسرة والمجتمع • ومسئولية الفسرد في هذا التكافل ان ينهى نفسه عن الهوى ولا يلقسسى بها الى التهلكة ، وان يمتع نفسه دون اسراف ، وهو يتحمل مسئولية انحرافه عن الطريقالسوى • فالمسئوليسة هنا مسئولية فردية تحكمها الارادة الحرة والضميسسر اليقظ ، قال تعالى :

- " ولا تلقوا بآيديكم الى التهلكة" ( سورة البقسرة الآية ١٩٥)٠
- " وكلوا واشربوا ولا تسرفوا" ( سورة الاعسسسراف
   الآية ۳۱ ) •
- " كل نفس بما كسبت رهينة " ( سورة المدشـــــرـ
   الآية ـ ٣٨ )٠

وفى نطاق هذا التكافل يتحمل الأبناء مسئوليسسة الاحسان الى الوالدين - كما أن الآباء مسئولين عسسن رعاية الأبناء - وهذا التكافل الآسرى يولد لدى الفسرد شعورا بأن ثمة جهده يجنيها اهله وذريته فيضاعسسف الجهد وهو مستقر نفسيا وسلوكيا، يقول الله تعالى:

" وبالوالدين احسانا" ( سورة الاسراا الآية ٢٣)

ويقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم:

(٣٢) عن رعيته " ■ كلكم رعيته " ■

وفي نطاق هذا التكافل الأسرى تحدد آداب السليوك العام الذي يعارس آثارا بالغة القوة على مسيرة التطور من خلال ما يفرزه من آثار تحدد قييويالارادة الحضارية لدى المجتمع ،

واما التكافل بين الفرد والمجتمع فيتحقق من خيلا تحقيق التوازن بين الحق والواجب، وبين الصاليييييييية العام والصالح الخاص او بين المسئولية الفردييييية والمسئولية الجماعية ، فكل عامل لابد أن يودى عمليييية بأعلى مستوى من الكفاءة ، ويأن يرعى مصالح المجتميع في تعاون مع أقرانه ، قال تعالى :

"وتعاونوا على البر والتقوى " ( سورة المائسسدة
 الآية ۲ ) -

وعلى المجتمع ان يفع من التشريعات ما يحقق الأمسين ويدعم قوة المجتمع من خلال بناء الانسان وتربية الفميسسر الانساني في اطار من خشية الله ، واحدارالتشريعسسسات التي تبين حدود الجزاء والقصاص .

وتشكل الزكاة محورا ارتكازيا لسياسة التكافى وتشكل الاجتماعي و فهي سياسة اجتماعية وقائية تصح الاختلال الذي تفرزه العوامل الاقتصادية في اطار الحرية والمنافسة العادلة نتيجة التباينيين الناس من حيث القدرة على العمل ومستوى الآداء و أقرب المذاهب في توزيع امسوال الزكاة هو ان يعطى الفقير ما يمكنه من القفاء على اسباب فقره (١٨) واذا عجزت اموال الزكاة عن اشباع حاجسة الفقراء فان الحكومة الاسلامية مسئولة عن توفير الامسوال اللازمة لتحقيق هذه الغاية وذلك من خلال فرض فرائب وعلى ان يراعي عدم الاخلال بالعدل في توزيع العبء الغريبي وان يراعي عدم الاخلال بالعدل في توزيع العبء الغريبي و

ويشارك فى ذلك ايضا نظام الارث فى الاسلام - ولفمسان تحقيق ذلك نهى الاسلام من القيام بكل تصرف يخل بقواعسسد التوريث - فليس للمالك ان يومى لأحد ورثته بأكثر مسسن نصيبه الشرعى - وليس له ان يومى لغير ورثته بأكثر مسسن الثلث -

والى جانب ذلك يدعو الاسلام الى بذل المدقات والاحسان الاختيارى • وهو بذلك يقرر وسيلة اختيارية لاعادة توزيست الدخل القومى • يقول سبحانه :

- " لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون" (سمسورة آل عمران ـ الآية ۹۳).
- - (٢) التوازن بين الملكية العامية والملكية الخاصــــــــــة

يجب ان نشير بادى أى بد ان الاسلام يقر الملكيسة الخاصة بشرط ان يلتزم الانسان بمبادى الشريعة الاسلاميسة التى تحقق الالتقا الصحيح بين الصالح الخاص والصالسسح العام من خلال الوظيفة الاجتماعية للملكية ، وهى ركيسسزة أساسية للعدل والتماسك الاجتماعي ومن ثم انعدام الحقسد والأنانية والمراع وغير ذلك من الأمراض الاجتماعيسسة ، ويعتبر فرض الاسلام للزكاة خير الأدلة على اقرار الاسسلام

لهذا النوع من الملكية • وينأكد ذلك أيضًا من خيلال آيات المواريث في القرآن الكريم • يقول سبدانه م

■ " يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثسييسن " ( سورة النساء ـ الآية ١١)٠

ويقول الرسول طي الله عليه وسلم:

« " من أحيا أرضا ميتة فهي له "(٣%)

واقرار الاسلام للملكية الخاصة يحقق العدل بيــــــن الجهد والجزاء • كما أنه يتفق مع الميول الطبيعيــــة للانسان ، ويتفق مع الصالح العام حيث يبذل كل فرد أقصى جهد لرفع مستوى حياته • والعدل يقتضى ان يتيح النظــام الاقتصادى لهذا الفرد فرصة اشباع طموحه وميوله فـــــــى الحدود التى لاتضربالمجتمع (١٩).

لذلك ينهى الاسلام عن الاحتكار لأنه يهدم اساس الحريسة والمنافسة العادلة فى المجتمع • وينهى عن الغش والخداع كسبيل لرفع الاسعار بهدف الاثراء الحرام على حساب عامسسة الناس ، يقول سبحانه :

" ويل للمطففين الذين أذا اكتمالوا على النسساس يستوفون ، واذا كالوهم او وزنوهم يخسسرون " ( سورة المطففين سالآية ) •

ويقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم:

# « "لايحتكر الا خاطىء " (٤٠)

فانتشار الاحتكار وشيوع الغش والخداع يؤدى السين انحراف عملية الانماء عن المسار السوى لتخدم فشيست محدودة تنشد الاثراء على حساب المجتمع - واذا تحقق ذليك فان فئة قليلة تكون لديها أسباب القوة الاقتصادييية والسياسية التي تمكنها من توجيه السياسة العامة السين ما يحقق مآربها - لذلك أجاز الاسلام لولى الأمر أن يحسدد الأسعار في نطاق مبدأ " لا فرر ولا فرار " -

ان الاسلام يقرر تحديد الأسعار من خلال التفاعل الحسر بين قوى العرض والطلب • وهذا التفاعل يتطلب غيــــاب الاحتكار ،وتوافر القيم السلوكية التى تستند الـــــى المبادئ الاسلامية ، وقيام المنافسة العادلة في الأسواق المبادئ

والاسلام حين أقر الملكية الخاصة وفع لها حسدودا تحقق التوازن بين الصالح الخاص والصالح العام استنسادا الى ان المال ملك لله والانسان مستخلف عن الله فيسه فملكية الفرد لاترد الاعلى المنافع (٢٠) وحقالفرة فسي التصرف فيما في حورته من مال رهين بالتعرف الرشيسسيد قال تعالى :

- " وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه " ( سورةالحديدد الآية ٧)٠
- " ولاتؤتوا السفها اموالكم " (سورة النســـا الآية م) .

ويقر الاسلام الملكية العامة لعناصر الانتاج اذا كان فى ذلك ما يحقق الصالح العام •ودليل ذلك قول الرســـول صلى الله عليه وسلم :

وهذا يعنى ان كل مافيه نفع عام للمجتمع ويخشــــى ان يؤدى تملك القطاع الخاصله الى الاحتكار، يجـــب ان يكون مملوكا للمجتمع - ومثل ذلك الطاقة والمياه ولولــى الأمر كذلك أن يؤمم الملكية الخاصة حين يجد فيها ضـررا٠ أو حين يتوقع من تأميمها نفعا اكبر للمجمتع ٠ علـــــى ان يتم ذلك مقابل تعويض عادل -

وعلى أية حال ، فان الاسلام يقر الملكية الخاصصة والملكية العامة في نطاق الصالح العام (٢١) ، فهصصو ، اذن ، لا يقر أيا منهما كقاعدة عامة ، وهو في ذلك يسلسك مسلكا خاصا متميزا - ليس رأسماليا ولا اشتراكيا، ويترتب على الجمع بين نوعى الملكية في توازن يحقق الصالح السعام والخاص تحقيق الالستقاء السوى بين المسئولية الفرديسسة والمسئولية العامة في السقيام بعملية الانماء، ولا يغمسن على الفكر ان وجود الملكية العامة إلى جانب الملكيسسة الخاصة يستحثها على القيام بدورها في عملية التنمية .

# . (٣) الاستثمار في الانســـــــان

أشرنا فيما سبق الى ان الانسان هو محور عمليةالتنميسة دائما ، فهو وسيلتها وهو هدفها ايضاء وتواجه عمليــــــــة

الانماء في الدول الاسلامية مشاكل اجتماعية حادة بسببب الرواسب التي ترتبت على التبعية السياسية والاقتصاديسة والفكرية عندما خفعت للسيطرة الاستعمارية ، وبسببب ما اكتسبته الشعوب الاسلامية من سلوك بفعل الثقافليسات غير السوية الواردة من الخارج بفعل عامل التقليليسو والمحاكاة نتيجة فعف تمسكها بعقيدتها الاسلامية والانفسال القائم بين هذه العقيدة والسياسات التي تأخذ بهسلسا

ومن هنا يمكننا القول ان الأخذ بالمنهج الانمائسسسة الاسلامي يوجب على حكومات الدول الاسلامية ان تعوغ سياسسسر اجتماعية طويلة الاجل تستهدف اعادة صياغة المعاييسسسسلاجتماعية على اساس المبادئ الاسلامية ، وتكثيف الاستثمار في الانسان ختى تكتسب القوى العاملة علما آكثر، وفكسرا أعمق ، وتدريبا أفضل وصحة أوفر٠

وهذه السياسة الاجتماعية الاسلامية يجب ان يلعـــــوك فيها التخطيط الاجتماعي دور الموجه للدوافع والسلـــوك الاجتماعي على اساس اسلامي - ويتطلب ذلك بالضرورة كســـر أنياب الثقافات الاجنبية الواردة التي تمارس آثار اسلبيسة على معدل النمو الاقتصادي من خلال غرس قيم سيئة فـــــي عقول الناس وآثارة الوساوس والشكوك في قيمهــــم ومعتقداتهم • ذلك ان سيطرة هذه العوامل يعنى انفصــال هؤلاء الناس عن تراثهم والسلوك القويم الذي تدعو اليـــه عقيدتهم •

ومجمل القول ، هو أن الشعوب الاسلامية فى حاجة الـى مياسات قومية للتعليم والثقافة تستند الى المبـــادى الاسلامية لتدعم التكافل والتماسك الاجتماعى وتبعث القسوى الروحية ، التي تشكل الفمير الانسانى ، فليس ثمة جدال في أن تنمية الفكر الانسانى وتقويم السلوك الاجتماعى فــــي اطار من العدل والديمقراطية والحرية شرط لازم لخلـــي ارادة التغيير، واما اهمال التنمية البشرية فيقــــف دائما وراء فشل تجارب التنمية (٢٢)،

# (٤) سياسة انمائية تستند الى التخطيط

### أولا : سياسة الانماء في الدول الاسلامية كآحاد :

ان الدول الاسلامية باعتبارها دول ساعية للتقسيده مطالبة بأن تحقق معدلا للنمو يمكنها من اجتياز فجسيوة التخلف الحضارى التى تفطها عن الدول المتقدمة ويتوقسف تحقيق هذا المعدل على قدرة الحكومات الاسلامية على تحديد أهداف التنمية واختيار السياسة الانمائية الملائمة فلسي اطار المبادئ الاسلامية العامة ولك ان نجاح عمليسسة التنمية انما يعتمد على مدى واقعية اهدافها واستقسرار سياساتها وعلى قدرة المجتمع على تعبئة موارده الاقتصادية المتاحة وعلى مستوى تنظيم الجهد الانمائي وادارتسه وعلى التقدير الواقعي لمشاكل التنمية وعقباتهسال واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية ، اذن ، واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية تحسول ان تدرك ان طريق التنمية طويل وشاق ، فهي عملية تحسول اجتماعي شامل ه

لكل ذلك فان دفع عملية التنمية في المساروالاتجاه الصحيح في اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعييي يستلزم تدخلا مستمرا من الحكومة لتتولى خلق المناسباخ الاقتصادي والاجتماعي المناسب وبديهي ان سياسة الدوليية في هذا المجال لابد وان تقوم على اساس من التنسيات والتكامل والا فقدت فاعليتها •

وهذا يعنى ان سياسات الانماء في هذه الدول الاسلامية يجب ان تستند الى سلوك قومي رشيد وتخطيط شامل لمسسوارد المجتمع وامكانياته المادية والبشرية (٢٣)، وسياسسات متكاملة لخلق مناخ اجتماعي تنمو وتتحرك فيه كل الطاقسات في عمل مشترك يحقق الاستقرار النفسي والسلوكي لأفسسراد المجتمع ومن ثم يدعم الارادة الحضارية التي تمكن هسسده الدول من اختراق ستار الفقر واسار التخلف و ذلك ان هسده الارادة تدور حول محور من القيم الاقتصادية والأخلاقيسسة والشلوكية والسلوكية والسلوكية

على ان نجاح التخطيط كأسلوب لادارا عملية التنميسية انما يتطلب وجود قطاع عام قوى يعمل فى توازن وتعسساون مع القطاع الخاص فى اطار مبدأ أساسى وهو ان تكون القسوة الاقتصادية موزعة بين القطاعين بشكل يحقق الالتقاء الصحيسين المالح المام والمالح الخاص ويفمن عدم قيسسسام احتكارات ،

وتجدر الاشارة هنا الى انه يجب على الحكومة الاسلاميسة ان تنفرد باقامة مشروعات البنية الاساسية والمشروعـــات التى ترتفع فيها عناصر المخاطرة ، كما يمكن للدولـــــــة ان تقوم ببيع بعض المشروعات التي تقيمها الى القط سماع الخاص بعد ان يشتدعودها ويثبت نجاحها حتى تتمكن مم سمن اقامة مشروعات اخرى ذات اهمية حيوية للمجتمع -

وفى اطار الخطة القومية ،يجب ان تقوم الدولة الاسلامية بصياغة سياساتها الادمائية لتحقق الاهداف العامة الأساسية التالية :

- (۱) تحقيق النمو المتوازن بين القطاعات الاقتصاديـــــة والاجتماعية من خلال تحقيق التنسيق والتكامل بيــــن السياستين الاقتصادية والاجتماعية -
- (٢) زيادة فاعلية التجارة الخارجية كمحرك للنمو مـــن خلال تنمية الصادرات وترشيد الواردات، وتحقيـــــق الاستفادة المثلى من السوقين المحلية والدولية -
- (٣) وفع خريطة تحدد الأولويات الاستثمارية على المستوى القومى على اساس من دراسة الجدوى الاقتصاديــــــــة للمشروعات الانتاجية •
- (٤) تحقيق التفاعل والتكامل بين السياستين الماليسسة والنقدية حتى لايؤدى التعارض بينهما الى العبسست بالاستقرار النقدى في المجتمع -
- (ه) وفع خطة لاختيار وتطويع التقنية الاجنبية المناسبة ، واخرى لتطوير التقنية الوطنية بحيث تتمكن السدول الاسلامية من اجتياز فجوة التخلف التقنى ،
- (٦) وفع حزمة متكاملة من الحوافر لتوجيه الاستثمـــار الخاص من طريق الترغيب لينساب الى المجالات التـــــ

تحقق أعلى معدل للربحية الاجتماعية ،ويؤدى دورة المحدد بوضوح في تنفيذ الخطة القومية للاستثمار.

(٧) الأخذ بمنهج مناسب للتعاون الدولى بشكل عــــام ، والتعاون بين الدول الاسلامية بشكل خاص = وتحقيـــق التكامل الاقتصادى بين هذه الدول غاية سامية يجــب ان تسعى اليها .

### ثانيا:سياسة الانماء في اطار التعاون بين الدول الاسلامية :

على ان أفضل فرصة لتحقيق معدل للنمو يمكن السدول الاسلامية الساعية للتقدم تتهيأ حين تتفق هذه السسدول على استراتيجية شاملة للتعاون الاقتصادى يتحقق فسسس اطارها التكامل الاقتصادى والعدل الاجتماعى (٢٤)، ولا ريسب ان تحقيق هذا التكامل بين دول تختلف في مستوياته الحضارية في ظل قوى السوق سوف يمكن الدول ذات المستسوى الاقتصادى الاعلى من تحقيق مزايا على حساب السسسدول ذات المستوى الأقل وحيث تكون الدول الأكثر تقدما قطبسا ذات المستوى الأقل ويث تكون الدول الأكثر تقدما قطبسا تتجمع حوله مقومات النمو ولذلك لامناص من قيام عمليسة التكامل على اساس من التخطيط الاقليمي الذي يحقق العسدل في توزيع ثمار التكامل اعمالا لمبدأ " لا ضرر ولافسسرار "وتحقيق معدل اعلى للنمو ومستوى افضل للاستقرار (٢٥).

فالتخطيط الاقليمى المشترك لعملية التنمية يجسسب ان يكون أساسا لجميع القرارات المتعلقة بعملية التكامسل الاقليمى ، وان يكون أسلوبا لتحقيق التخصيص الأمشسسل للموارد، وتحقيق التوازن بين الاهداف والسياسات الاقليمية ويجب ان تدرك الدول الاسلامية الرافية في تحقيق التكامسل ان كل مرطة من مراحله لابد وأن ترتبط بمرط بمرط جديدة للتنسيق الاقتصادى والاجتماعى بحيث يك التنسيق عملية مستمرة • وهذا التغطيط الاقليم المشترك لا بد وانيستند الى المبادى الاساسي التالية :

## (١)وضـــع خطة اقليمية للتنمية الاجتماعية :

وفى اطار هذه الخطة يتم تخطيط التعليليا والشقافة فى اطار المبادى الاسلامية بهلليسدن تحقيق الاعدادالنفسى والسلوكى للسكان لتقبلل فكرة التعاون وما يترتب عليها من تغبلل اقتصادية واجتماعية وما تولده من مزايللي للشعوب الاسلامية ولايخفى ان عودة اللليوب الاسلامية الى المنهج الاسلامي المتكامل المتميل فى وسائله سوف يخلق المناخ الاجتماعي والسياسي والفكرى والنفسى والسلوكى الذي يدعم التنميلة والقليمنية على ان تقوم الدول الاسلامية الراغبلة في التكامل بوفع خطة اقليمية لتحرير انتقلل القوى المعاملة فيما بينها وعليها ايضا انتقوم بتخطيط المناهج التعليفية والتربوية والثقافية والاعلامية بحيث تخلق رأيا عاما يؤيدعمليليلية

### (٢)تخطيط التنمية الزراعية :

ويتطلب ذلك الاخذ بسياسة زراعية مشتركــــة قوامها حصر المواردالزراعية ، وتحديدوسائـــــل

تنميتهاواقامة جهاز اقليمى لاستملاح الاراف ورراعتها وتحقيق الاستقرار في اسعار المحاميل الزراعية واقامة اجهزة مشتركة للبحوث الزراعية المختلفة وتنمية الشروة الحيوانية •

### (٣) تخطيط التنمية الصناعيسة :

وفى هذا المجال تجب التفرقة بين الصناعسات القائمة فعلا ، والمشروعات التى يمكن ان تنشساً لمواجهة حاجة السوق الاقليمية ، ونشير الى ذلسك فيما يلى :

- (أ) التنسيق بين الصناعات القائمة فعلا ويمكنن ان يتم التنسيق بين هذه الصناعات من خلال :
- تجميع او ادماج المنشآت الانتاجية التى تكون لديها القدرة على اشباع حاجـــة السوق الاقليمية في شكل شركات نوعيــة كبيرة تشكل وحداتها القاشمة فـــــى الدول الاسلامية المتكاملة فروعا لها على ان يتم توحيد النظم الاداريـــــة والمالية بما يمكنها مــن تطوير اساليبها الانتاجية في اطــــار المبادئ الاسلامية .

- عقد اتفاقات طريلة الإجل تحدد اساليب التجميع او الاندماج ، ريفع خطبية محددة لذلك = على ان ترتبط هذه الخطة مع خطة تحرير التجارة بين هذه الدول، كما يتطلب ذلك انشاء اجهزة اقليميسة تعمل على تغذية التفاعل بين الصناعات القائمة وظروف السوق الدولية ،
- اتمام التنسيق على مراحل متتابعـــد يتم خلال كل منها التنسيق بين عـــد من المناعات = على ان ترتبط خطــوات التنسيق بين المنشآت القائمة بخطـوات التنسيق في مجالات التجارة وانتقــال عنصرى العمل ورأس المال ، وخطــوات توحيد النظم الادارية والتنظيميـــة والمالية للمنشآت ذات النشاط النوعــى المتشابه .
- الاتفاق على مناسب وعادل بالنمبية لنفقات اعادة تشكيل البناء الاقتصبادى والاجتماعي الاقليمي وما يتولد عن ذليك من خسائر على المستوى الاقليمي •

### · (ب) التنسيق بين المشروعات العناعية الجديدة :

وفيما يتعلق بتنسيق المشروعات المناعية الجديدة فانه يمكن ان يتم ذلك في اطار خطة اقليمية يشمسم من خلالها توزيع المشروعات الى المجموعات التالية:

- (۱) المشروعات التى يمكن اقامتها بكفاءة عاليسسة على المستوى المحلى وتنتج للسوق المحليسسة لكل دولة عفو مثل المضاعات الغذائية وبعسض مشروعات الغزل والنسيج ٠
- (۲) المشروعات التي يمكن اقامتها على المستوى المحلى مع تضحيات قليلة في مستوى الكفاءة وبحيث يمكن تحسينها الى حد بعيد عندمللي يفتح امامها جزء من السوق الموسعة مشلسلا مضاعات الورق والكيماويات والمخصبلات الزراعية -
- (٣) المشروعات التى لا يمكن اقامتها الا فى نطساق السوق الموسعة مثل الصناعات الكيماويـــــــة والبتروكيماوية والمخصبات الزراعيـــــــــة والمناعات المعدنية والمناعات الكهربائيــــة والمناعات الميكانيكية
  - (٤) المشروعات التى تتطلب سوقا اوسع من السسوق الموسعة لتصل بالمشروع الى الحجم الاقتصادى الامثل وهذا يعنى انه يتعين البحث عـــــن اسواق للتعدير وهنا يجدر بنا ان نشير الى ان السوق الموسعة سوف تكون بمثابة الـــسوق المحلية المفمونة اللازمة للبناء التدريجـــى للمناعات التعديرية الحديثة و

ويتعين ، اذن ، ان تقوم دول التجمع الانليم .... بدراسة اقتصادية وتسويقية عميقة لنعديد كل مسسسان هذه المشرومات الانتاجية - على ان تتناول هذه الدراسة تقدير حجم الطلب على المنتجات في ظل التكامل بالنسبة لكل دولة على حدة وبالنسبة لدول التجمع الاقليم ..... في مجموعها • وعلى ضوء هذه الدراسات يمكن تحديــــد المشروعات التي تنتج للسوق المطية ويترك شأنهـــا للدول الاعضاء ، وتلك التي تحتاج الى سوق اكتـــــر اتساعا وتخفع لعملية التنسيق بين دول التجمسسع الاقليمي • وتتطلب عملية التنسيق عددا من الدراسات المتعلقة بتكاليف انتاج الوحدة ومعاملات الانتساج ، والاحتياجات من النقد الاجنبي وغير ذلك من الدراسات اللازمة لملامة خطة التنسيق واهمها معدلات الرسيوم الجمركية بالنسبة للمناعات التكاملية ، وتقديسسسر نفقات النقل بين الدول الاعضاء ، حيث ان المهم ليسس هو نفقات الانتاج فحسب بل هو نفقات التسويق ايضًا٠

ويترتب على تطبيق التكامل الاقتصادى بيـــــن دول التجمع الاقليمي مشكلتان اساسيتان :

(۱) تتعلق المشكلة الاولى بكيفية تعقيق التوزيسع العادل لمزايا المشروعات المتكاملة، وذلسك لأن هذه المزايا ليست ذات طبيعة واحسسدة من وجهة نظر الدول الاعضاء فضلا عن التبايسان بين اهتمامات تلك الدول ، فقد تكون حصيلسة النقد الاجنبي هي العامل الاساسي بالنسبسسة لبعضها بينما يكون ترشيد الهيكل الانتاجسسي

وتحقيق التقدم التقنى او رفع مستوى التوظيف هو محل العناية لدى بعضها الآخر.

والواقع ان هذه المشكلة تتضائل كثيرا كلما زاد عدد المشروعات المتكاملة حيصت تزيد المرونة في التوزيع بين دول التجمسع الاقليمي ، وكلما كانت تلك الدول اكتسسر اقتناعابان تحقيق العدالمة هدف طويل الأجسل تمعى اليه معا ، وان عليها ان تتفق علسي المقياس الاكثر صلاحية من وجهة نظرها جميعسا دون جمود في المواقف -

(ب) وتتعلق المشكلة الشانية بتوزيع المشروعات التكاملية بين دول التجمع الاقليمي و علي ان توزيع هذه الصناعات يجب الا يتم وفقي لمبدأ العدالة فقط بل لا بد ان تأخذ تليك الدول مبدأ الكفاءة في تخصيص الموارد وفي ممارسة عملية الانتاج في الحسبان = وهيدا يعنى ان نجاح التكامل بين المشروعيات الانتاجية يتوقف على التوافق بين قاعدتيي

ويتطلب ذلك القيام بدراسات عميقــــول الجذور والابعاد بهدف وضع عدد من الحلـــول البديلة والاتجاهات العملية التى يمكـــن الاختيار بينها • وهنا يجدر بنا ان نشيـــر

الى أن المشروعات التكاملية يمكن تقسيمها الى مشروعات ترتبط بمواقع معينة مشسسل المشاعات التي تقوم على الموارد الطبيعيسة وتلك التي تكون نفقات النقل فيها مرتفعة • ويمكن ان يتم اقامة مثل هذه المشروعات فسى دولة ما من دول التجمع الاقليمي بشــــرط ان تبقى التكاليف في الحدود المقبولسسسة اقتصاديا ، وهناك مشروعات ذات مرونة كبيرة من حيث مواقع اقامتها بحيث يمكن انشاؤهـــا فى أية دولة دون ان تكون هناك فروق كبيسرة ومحسوسة في التكاليف وتستخدم هـــــــنه المشروعات كعامل موازنة في توزيع المشروعات التكاملية ، على انه يجب ان يراعى فـــــى توزيع هذه المشروعات عدم تخصيص مشروع ثسان لدولة ما قبل ان تحمل كل من دول التجمسيع الاقليمي على مشروع واحد من مشروعــــات التكامل •

### (٤) تخطيط التبادل التجارى :

ان السوق الموسعة لدول التجمع الاقليمى ســـوف تمكن المشروعات الانتاجية من تحقيق وفورات الانتاج الكبير ولكن بشرط ان ينمو حجم التبادل التجــارى بين تلك الدول ونسارع الى القول بأنه يجـــب ان يؤخذ في الاعتبار مدى الترابط بين اجزاء السـوق الذي يتحقق من خلال شبكة حديثة ومتطورة لوسائـــل النقل والمواصلات بين الدول الاعضاء، وعلى ذلــــك

فان توسيع نطاق السوق يدعو الى بذل الجهود للاسراع بعملية تنسيق الخطط الانمائية واقامة المشروعسسات المشتركة ، وانشاء شبكة حديثة ومتكاملة للنقسسل والمواصلات سواء داخل كل من الدول الاعضاء او فيمسا بين دول التجمع الاقليمى ، ووضع خطة مشتركة لالغساء الرسوم الجمركية تدريجيا خلال فترة انتقالية ، وكذلك وضع جدار جمركى موحد حول الدول الاعضاء ، ووضسح خطة لتحرير انتقالرؤوس الأموال والأشخاص ،

ويجدر بنا ان نشير فى هذا المقام الى ضـــرورة اتخاذ الاجراءات اللازمة لتيسير انتقال السلـــع ورؤوس الأموال كعامل حاسم فى دفع عملية التكامل -

### (ه) التنسيق المالى والنقصدى:

ان التنسيق والتكامل الاقتصادي يزيد من درجـــة التأثير المتبادل بين اقتصاديات دول التجمــــع الاقليمي ، ومن ثم تزيد امكانيات خلق سوق متكاملـة لرأس المال ، ذلك ان التغيرات في السياستيــــن المالية والنقدية تؤثر في حركة راس المال داخـــل هذا التجمع ومن ثم تؤثر في النشاط الاقتصــادي ، وتمارس قوة الترابط بين الدول الاعفاء تأثيـــرا عميقا على درجة الاستقرار النقدي نتيجة السياســـة النقدية التي تتبعها كل من الدول الاعفاء ، ومــدي فاعلية الاجراءات التي تتخذ للمحافظة على الاستقسار والنمو ،

على أن الاخذ بسياسات تحقق الاستقرار والنمو في الدول الاعضاء بشكل فعال يتطلب العمل المشترك في مجال السياستين المالية والنقدية محوره الاساسية الاتفاق حول الاهداف الاساسية ، والتحديد المحييلة للاتجاهات الاقتصادية والسياسية ، والاتفاق التيام على السياسة الاقتصادية الاقليمية ووفع اطار عيما للتعاون المالى والنقدى بين دول التجمع الاقليمين يرتبط بالاطار العام لتعاونها الاقتصادى وتدور في اطاره جميع الاتفاقات التى تعقد فيما بينها عليما أن يراعى عند تحديد اطار التعاون المالى والنقيدى بين الدول الاعضاء مايلى :

- (۱) اتفاد الاجراءات اللازمة للتنسيق بيـــــــن السياستين المالية والنقدية حتى تكونـــــا دات تأثير فعال في علاج المشكلات الاقتصاديــة وذلك ان هذا التنسيق عامل اساسي لدعــــم سياسة التكامل الاقتصادي ويتطلب هذا التنسيق وضع تخطيط زمني تحدد فيه مراحل التنسيـــق بحيث ترتبط زمنيا بتنسيق خطط التنميـــــة والاجتماعية -
- (۲) ان تنسيق السياسات المالية والنقدية يتطلسب وقتا قد يكون طويلا، ولذلك فانه لا بد مسسن وفع تخطيط زمنى لتوحيد وسائسسسسلادارة السياسة النقدية والسياسة المالية على مراحل يتوقف تنفيذها على مدى مايتم من مراحسسل التنسيق والتكامل في المجالات الاقتصاديسسة والمالية والنقدية •

- (٣) تحقيق التجانس والتوافق بين الهياكل الماليــة والنقدية كهدف اساسى يرتبط ارتباطا وثيقــا بأهداف أية سياسة اقتصادية ونقدية مشتركــة للدول الاعضاء ذلك ان التعاون المالــــي والنقدى بين هذه الدول يعد اساسا لتحقيـــة مستويات اعلى للتكامل الاقتصادى وسبيـــلا الى تنمية التبادل التجارى بينها -
- (ه) انشاء مصرف اسلامی اقلیمی للتنمیة الاقتصادیة یقوم بالاستثمار المباشر والمشترك طلبیاسی المستوی الاقلیمی و كما یقوم بوضع السیاسیة المناسبة لجذب رؤوس الاموال الاجنبیة و

#### المبحث الشالست

## فى تمويل التنمية الاسلامية

أشرنا فيما سبق الى ان الدول الاسلامية يجب ان تحقيق معدلا عاليا للنمو يمكنها من اجتياز فجوة التخلف العضارى، وبديهى ان ذلك يتطلب معدلا مرتفعا للاستثمار، ذلسيك ان انخفاض معدل الاستثمار يعنى ان هذه الدول تعجر عن اتمام عملية التنمية بالسرعة المطلوبة (٢٦)، على ان اخذ هيده الدول بالمنهج الانمائى الاسلامى يدعم ارادتها الحضارية ومين ثم تستطيع ان تخفف من شدة الحاجة الى الموارد الماليية المحلية والاجنبية اللازمة للقيام بعملية الاستثمار،

والاستثمار هو الابن الشرعى للميل للادخار، والميسسل للاستثمار ، وعلى ذلك يرجع فعف معدل الاستثمار الى فعسف هذين العاملين ، والدول الاسلامية مطالبة ، اذن ،بتنميسة مدخراتها ، واتخاذ السياسات المناسبة لتوجيه هسسسله المعدخرات الى قنوات الاستثمار التى تحددها الاولويسسات القومية ،

وليس يغمض ان الميل للادخار في ظل المناغ الاسلامسي تيكون عند اعلى مستوى ممكن بفعل السلوك الانفاقي المعتدل الذي يدعو اليه الاسلام ، وفي مجالات يقرها ، يقسسول سبحانه ؛

- " وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ، انه لايحب المسرفين "
- " والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا، وكسان
   بين ذلك قواما " •

والسلوك الانفاقى المستدل يوفر القدرة ، ويخلسسان الرغبة فى تنمية الادخار، ومن ناحية اخرى ،فان المنسساخ الاسلامى بما يميزه من عدل وسلام وتمساسك اجتماعى ، ووفسوح واستقرار تشريعى وتحريم الاسلام للربا ، واقراره مبسداً الاستثمار المباشر، ومبدأ المشاركة فى الاستثمار يؤدى السى تنمية الدوافع الايجابية لدى المستثمرين -

ونشر فيما يلى الى المصادر المختلفة لتمويل التكويسن الرأسمالي ، الاستثمار -

## (۱) الانخار الاختيـــارى:

أشرنا حالا الى ان الالتزام بالمبادى الاسلامية يسودى الى ترشيد السلوك الانفاقى ومن ثم يحقق المعـــــدل الامثل للادخار، والحكومة الاسلامية مسئولة عن تنميـــة الوعى الاستهلاكى ، وتقويم السلوك الانفاقى ، وحــــبث الناس على الادخار، وخلق القدوة الحسنة ، وتنميـــة دوافع التكافل الاجتماعى من خلال اقناع الأغنيــــا بقضية الفقرا وشدة الحاحها ، وعلى هذه الحكومــات بقضية الفقرا وشدة الحاحها ، وعلى هذه الحكومــات أيضا ان تشذب عامل التقليد والمحاكاة لمستويـــات الاستهلاك العالية في الدول المتقدمة ليكون الانفــاق الاستهلاك.

هذه الحكومات مسئولياتها في ترشيد الاستيراد بحيست تمنع استيراد السلع المحرمة في الاعلام والسلسسسع الضارة بمحة الانسان من الناحيتين الجسدية والدنوالنفسية ، وان تزيد من استيرادالسلع الفرورية ، والالات والمعدات ومستلزمات الانتاج اللازمة لدفع عجلة الشنمية .

ومن نافلة القول ان هذه الحكومات الاسلامية مطالبة بالعمل الدؤوب لتعبئة المدخرات ودفعها فى قنعدوات الاستثمار من خلال اسلوب الترغيب الذى يتوافق مسلع ما يقره الاسلام من حرية ، وبما يحقق الصالح العلم فى نفس الوقت ، وتحتاج تنمية الادخار الاختبسلسارى

(آ) تشجيع الادخار العائلى الذى قد يأخذ صحورة الاستثمار المباشر فى بناء المساكن واصلاح المزارع واستعلاح الاراض ، على سبيل المثال على ان توفر الحكومة اساليب الادخار التحسي تلائم تفكير اهل القرى ، وان يتم استثمارك هذه المدخرات محليا ، وفي مشروعات يحسدرك الفلاحون اهميتها لهم ولاسرهم وبيئتهم،

ويمكن أن يقوم هذا الاستثمار من خسلال " مصرف اسلامى للتنمية الريفية" وفقا لخطسة مدروسة تلبى حاجة البيئة المحلية مسسسن المشروعات الانتاجية = على أن ترتبط هسسذه الخطة المحلية بالخطة القومية للانماء • (ب) انشاء شبكة تمتد في توازن الي جميع مناطق الدولة ريفها وحفرها ، وتنويع اوعيــــدرات الادخار، وأساليبه بما يناسب القـــدرات المختلفة للناس، ورفع مستوى الوعـــــى الادخاري ، ومحاربة الاكتناز ،

ولما كان الاسلام يقر مبدأ الملكيسسة العامة فانه لا مناص من العمل على تنميسسة الادخارالعام • ويتطلب ذلك اتخاذ الاجراءات المناسبة لخفض نفقات الانتاج ورفع مستسوى الأداء ووفع سياسة واضحة للأجور تربط بيسسن مستوى الاجر ومستوى الانتاجية •

ومن ناحية اخرى ، يجب ان تعمــــل الحكومة على تنمية ادخارها من خلال رفـــع مستوى التنظيم والادارة ، ومستـــوى الأداء في اجهزتها المختلفة وعلى رأسهــا الأجهزة القائمة بجباية الايرادات العامـة ، كما يجب عليها ان تقوم بترشيد الانفـــاق العام ورفع مستوى انتاجيته وفاعليته (٢٧).

### (٢) الادخار الاجبارى:

واذا عجز هذا الادخار الاختيارى بشقيه العسسام والخاص عن شمويل الاستثمار، وهو امر حقيقى واقع فى الدول المتخلفة ومسن بينها الدول الاسلاميسسة فانه لامناص من الالتجاء الى الادخار الاجبارى • وتشكل الشرائب اهم صور هذا الادخار، وفي هذا المجال يجب

ان تشرض الحكومات الاسلامية الضرائب في نطاق سباسسة مالية وضريبية تنشد العدل الاجتماعي وحينشسسسن يجب ان يتحقق التكامل بين النظام الضريبي وفريفسسة الركاة بحيث تتفاعل اهدافهما لتحقق مبدأ التكافسسل الاجتماعي ودعم القدرات الذاتية للمجتمع وفسسي هذا المجال يجب ان تقر السياسة الضريبية اعفساءات لأسباب اجتماعية وان تغرض في نطاقها الضرائسسب بأسعار تصاعدية ومحققة بذلك العدالة الافقيسسسة والرأسية في المجتمع والرأسية في المجتمع و

ويمكن اعتبار الزكاة نوعا من الادخار الاجبـــارى
الذى يشارك فى دفع عجلة التنمية من خلال مايولـــده
من عدل وتماسك اجتماعى، وهذه الفريفة تشكل مسوردا
أساسيا للموازنة العامة حيث تتولى الدولة مسئوليــة
جبايتها من الناس وانفاقها فى قنواتها الشرعيـــة
وهو ما يجب ان يكون = وهى تشكل معدرا هاما لتقديــم
العون الاجتماعى المباشر لفئات اجتماعية حددهــــا
القرآن الكريم = اذا ترك امرها للأفراد وحينئـــذ
فانها تخفف اعباء الاعانات الاجتماعية التى تقدمهــا
الدولة للفقراء ومن ثم تحرر قدرا من الايــــرادات

على ان ترك أمر الزكاة للأفراد امر غير سوى مفقد تموت الضمائر لدى بعض الناس ، وهم كثيرون بسبب ضعف التمسك بالعقيدة فلا تؤدى هذه الفريضة ، وامـــا اذا أديت فان توزيعها يتسم بالعشوائية والفوضـــى ،

فقد تحمل قلة من الناس على كثير من اموال الزكساة، بينما يكون الآخرون أشد فقرا • وففلا عن ذلك فان حسق الزكاة ليس قاصرا على الفقرا والمساكين وحدهــــم ولكن هناك قنوات اخرى لها تحقق الصالح العام • ومسن بينها اقامة منشآت انتاجية تدعم قدرة المجتمـــم • وفي شأن الركاة يقول الحق سبحانه :

" انما العدقات للفقراء ، والمساكين ، والعاملين
 عليها ، والمؤلفة قلوبهم ، وفي الرقاب ،والغارمين
 وفي سبيل الله ، وابن السبيل " ( سورة البقـــرة
 الآية ١٠ ) »

### (٤) دور المصارف الاسلامية في تعبقة الموارد المالية :

تلعب المعارف الاسلامية دورا هاما في جمع المدخرات واستثمارها وققا للمبادئ الاسلامية • ويتم ذلك مسسن خلال قناتين رئيسيتين هما الاستثمارالمباشروالمشاركة في الاستثمار، على اساس الأولويات التي تحددهسسا الخطة القومية • وحينئذ يحصل اصحاب الودائع علسسي أرباح تتناسب مع درجة المخاطرة الاستثمارية •

وليس شمة ريب ان المنهج الاسلامي للاستثمار عـــــن طريق هذه المصارف يؤدي الى قيام المسلمين بالمفاظلة بين المشروعات الاستثمارية بدلا من قيامهم بالمقارنة بين اسعار الفائدة كما هو الحال عند التعامل مــــع المصارف غير الاسلامية ، ويتطلب ذلك بالفرورا قيــــام الحكومة الاسلامية بمسئوليـتها في وفع خريطة عــــــن المشروعات الاستئمارية التي يدكن تنفيذها وبيلل مواقعها على فريطة الاولويات القومية على اسلسلساس ما تولده من عادد اجتماعي وبذلك تحقق هذه الحكومة وفوح الرؤية بالنسبة للمستثمرين والمصارف الاسلاميسة ومن ثم يتزايد الميل للاستثمار في اطار المنهسسيج

ولا يخفى ان المصارف الاسلامية الحالية تعمل وسلط مناخ تغيب عنه السياسة الاسلامية المتكاملة، وتسيطر عليه سياسات قائمة على اساس رأسمالي او اشتراكللي او تجمع بين الرأسمالية والاشتراكية بدرجة مسلسل لذلك فانه لا مناص من تحمل المصرف المركزي فللله الدول الاسلامية مسئولية التنسيق بين انشطة هلله المصارف وتدعيمها ، ومراقبة ما تقوم به ملليات مصرفية وذلك بهدف تنسيق جهود المجتمع فللله مجالات الاستثمار وتحقيق الاستقرار النقدى ،

### (٥) اصدار قوة شرائية جديدة :

يترتب على قمور الادخار القومى اما قمور فــــى الاستثمار او التجاء الحكومة الى امدار قوة شرائيسة جديدة ، او الاقتراض من الخارج = على ان الرفــــى بمعدل منخفض للاستثمار بسبب انخفاض معدل الادخـــار امر لايقرة المنطق =

 فى تمويل عملية التنمية بسبب وجود عجز فى الموازنسة العامة (٢٨) ، على ان هذا الاسلوب للتمويل اسلسوب شائك ملى بالاخطار بسبب ما يسببه من تفخم واخسسلال بمبدأ العدالة فى توزيع الدخل القومى ،وآثارسيئسة على توزيع الموارد القومية = ومع ذلك فانه لابأس مسن الالتجاء الى الامدار النقدى الجديد كملجأ أخيسسر ، وبشرط :

- ان يتم هذا التمويل في شكل جرعات مغيرة في اطسار خطة نقدية ومالية قومية ترتبط بالخطة الاقتصاديــة القومية .

  - توجیه الاستثمار الی مشروعات مدروسة فی اطلبساس
     خطة قومیة للأولویات تقف الحاجات الاساسیة للنساس
     علی قمتها •
  - ان تتدخل الحكومة فى الوقت المناسب لتحديد اسعار بعض السلع منها لغلاء اسعارها بشكل يفسل بالتوازن الاجتماعي اعمالا للمبدآ الاسلامي " لافسرر ولا ضرار " •
  - ان تعالج سياسة التكافل الاجتماعي ما يتولد عــن هذا التمويل من آشار سلبية ٠
  - ان يشم هذا الاصدار النقدي في ضوء دراسة حجـــم الطاقة العاطلة في المنشآت القاشمة، والفـــرس

المشاحة للاستثمار، ودرحة مرونة الجهازالانشاجي،

## (٦) التمويل الخارجي للتنمية :

وفي هذا المجال يمكن ان تلجأ الدولة الاسلامبسسة الى الاستثمار الاجنبى المبشر والقروض والمعونسسات والهبات للمشاركة في عملية التمويل ويمكن القسول بشكل عام ان القروض التي تدفع عليها فائدة هسمس قروض ربوية محرمة في الاسلام = اما القروض الحسنسة، اي بدون فوائد، والاعانات والهبئات في عقبولسسسة اسلاميا بشرط الا تكون مرتبطة بشروط سياسية واقتماديسة تسلب المجتمع حريته في اتخاذ قراراته القومية،

ومن فضل الله سبحانه وتعالى ان بعض الــــدول الاسلامية تتمتع بدرجة من الفنى تمكنها من الاستثمار المباشر والمشترك مع الدول الاسلامية الاخرى = كمـــا يمكن لهذه الدول الفنية ان تقدم القروض الحسنـــة والمعونات لفيرها من الدول الاسلامية في اطار سياســة التكافل الاسلامي واستراتيجية محددة للتكامل الاقتصادي

# خاتمسة

ان التنمية هجوم ارادى مساشر على الفقر والتخلسف . لذلك يجب ان ننظر الى عملية التنمية في العالم الاسلامـــــى باعتبارها عملية بعث لعوامل النموو الحركة وتقويم لكسل مظاهر الحياة والعلوك اليومي للشاس في اطار سياسيسية اسلامية متكاملة تستهدف توفير اسباب الدفع الذات لعملية التطور الحضارى ويجب ان يرسخ في وجدان الحكومسات الاسلامية ان طريق التنمية ليس رأسماليا او اشتراكيــــا ولكنه طريق قومى اسلامي يرتبط برصيدها الحضاري وقيمهسسا الدينية والاخلاقية والملوكية ، وإن الانحياز المسلمين نماذج اجنبية يفسد محاولات تشخيص وعلاج امراض مجتمعاتها -والخطر كل الخطر في ان ينحاز قادة هذه الدول وسانعسسوا القرارات فيها بمسار النمو الى اية نماذج اجنبية شرقيسة او غربية ، فعملية الانماء نسيج قومى تتشابك خيوط.....ه الاقتصادية والاجتماعية والفكرية والسياسية والسلوكي والنفسية والتنظيمية لتشكل نسيجا متوازنا ، وهذا مسسسا يوفره النظام الاسلامي في تكامل وتوازن سوى لانجـــده في أي نظام وضعي •

وهكذافان الدول الاسلامية مطالبة بأن تموغ سياسسات انمائية قادرة على تحريك شعوبها وتعبئة كل قواهسسسا المادية والروحية والفكرية والسلوكية والنفسية لتحطسس قيود الفقر واسار التخلف والتبعية ، وهكذا فان الاسسسلام يعالج قفية الانماء كجزء من استراتيجية اسلامية متكاملسة ذات ابعاد اقتصادية واجتماعية وعقائدية متكاملة ،

وتستهدف عملية التنمية في النظام الاسلامي تحقيه المعدل الامثل للنمو من خلال تحقيق التفاعل التاموالتوازن السوى بين حركة العوامل الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والفكرية والسلوكية والنفسية والتنظيمية في اطار مسسن العدل والسلام والتماسك الاجتماعي ويتطلب تحقيق هسسذا المعدل تحقيق الاستخدام الامثل للموارد الاقتصادية في ضسوء خريطة واضحة للأولوبات القومية تقف فيها الاحتياجيسسات الأساسية للناس على قمتها والساسية للناس على قمتها و

على ان تقرير الأولوية الأولى لانتاج اساسيات الحيساة لا يعنى اهمال تحقيق التوازن بين القطاعات الاقتصاديــــة المختلفة ، وتطوير البناء الانتاجى والاجتماعى وتنميـــة المواردالاقتصادية وتوسيع نطاق السوق حتى يتسنى تحقيـــق المعدل الأمثل للنمو .

ويشكل العمل بما يتطلبه من سعى لالتماس الرزق فـــى خبايا الارض وتحت أديم السماء ، والتكافل الاجتماعـــــى بما يتطلبه من اداء للركاة وتحقيق العدل وبذل للصدقــات الاختيارية والاحسان الفردى ركيزتين أساسيتين للسياســـة الاقتعادية الاسلامية للتنمية •

وفى النهاية يجب ان نعيا تأكيدان السياسة الاقتصاديسة الاسلامية ليست مزيجا مختارا بين مبادى رأسمالية واشتراكية وانما هى سياسة متميزة تقوم على اصول ثابتة جاء بهــــا القرآن والسنة وقواعد تطبيقية متطورة بحيث تتناسب مـــع متطلبات الشعوب الاسلامية في مسيرتها الحضارية وتستمـــد

هذه السياسة قوتها الدافعة من تعقيقها للتوازن بيـــــن مصلحة الفرد ومسلحة المجتمع ، وتحقيقها للتفاعل السسوى بين التنمية المادية والتنمية الاخلاقية والفكريـــــــة والسلوكية والنفسية ليحيا الانسان حياة مليئة بالحركــــة والعمل في اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعي .

## الهوامسسش

- (۱) تدعى هذه العصور بالعصور الوسطى وقد سيطر فيها الاقطـــاع كنظام اجتماعى -
- (٢) استولت اوربا على كثير من امهات الكتب العربية ومن ثـــم بقى شطر هام من الحضارة الاسلامية حبيسا فى مكتبات اوربــا ولا يعرف المسلمون عنه الا ما يسمح به الفكر الغربـــــى المتحيز فد الاسلام •
  - (٣) ده عبد الحليم محمود ، اوريا والاسلام ، دار المعسسارف ، ص ۷۸ -
    - (٤) بدأ الفرنسيون غزو الجزائر سنة ١٨٣٠ ٠
- (۵) د، محمد البهى ، الفكر الاسلامى الحديث وصلته بالاستعمار الفربي ، مكتبة وهبة سنة ١٩٧٥ ، ص ٢٧ ٢٨ -
  - (٦) للدراسة التفصيلية في هذا المجال ، انظر :
- - (٧) معبوب الحق ، ستار الفقر ، ص ١٨٨
    - ي باقر المدر ، اقتصادنا ، المقدمة •
  - A Toynbee, The world and the west, London, (A)
    1962, P. 47.

#### (٩) لدراسة اكثر شمولا لهذا الرعم ، انظر

S,Enke , Economic for Development London ,1963. PP. 34 - 35.

C.P, Kindlberger & B. Herrick, Economic Development Mc Grow-Hill, Inc, 1977, P.29.

#### (١٠) انظر في تعريف التنمية :

- ي د محمد ركى شافعى ، التنمية الاقتصادية ، الكتــاب ، الاول سنة ١٩٨٧ ، ص ٧٨ -
- ۱۹۸۳ مبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابق ، ص ۱۸ مرجع السابق ، ص ۸۲ مربد المرجع المربد المربد

#### (١١) لدراسة تفصيلية في هذا المجال انظر :

J, H, Boek, Economics and Economic policy of Dual societies . M,Y, 1953.

E,E, Hagen, on the Theory of social change homewood 111,1962.

T.W. Schultz, Investment in human capital, the Role of education and Research, The Free press N.Y. 1971.

- (۱۲) مالك بى نبى ، المسلم فى عالم الاقتصاد ، دار الشـــروق بيروت سنة ۱۹۷٤ ، ص۷۲ وما بعدها -
  - (۱۳) الامام الغزالي ، احيام علوم الدين ، ح ٣ ، ص ٤٠٦ =
    - (١٤) ابو عبيد ، الاموال ، ص ٧٣٠ -

#### ( 1000 )

- (١٥) محبوب الحق ، ستار الفقر ، ص ٥٠ -
- (١٦) سيد قطب ، العدالة الاجتماعية في الاسلام ، دار الشمسروق ص ٢٠ وما بعدها -
- (۱۷) لم يقر الغرب حق الفقراء في الحمول على اعانات اجتماعية الا في القرن السابع عشر الميلادي كما ان نظام الممسان الاجتماعي لم ينتشر الا بعد ان شاع المخط بين القسسوي العاملة بسبب سوء الحالة الاجتماعية التي ادت اليها الثورة المناعية ولم ينشأ التامين ضد البطالة الا بعد الكسساد الذي دهم العالم سنة ١٩٧٩ ، انظر في هذا :
- یا ده معطفی السباعی ، اشتراکیة الاسلام ، دار ومطابسسع
   الشعب ، سنة ۱۹۳۲ ، ص ۲۱۶ ۲۱۰ -
- (۱۸) ده يوسف القرضاوى ، مشكلة الفقر وكيف عالجها الاسلام، مكتبة وهبة ، ص ۹۸ ۱۰۰ ه
- (١٩) الشيخ على الخفيف، الملكية الفردية وتحديدها في الاسلام ص ١١٩٠
  - (٢٠) محمد ابو زهرة ، التكافل الاجتماعي في الاسلام، ص ٢٣ -- ٢٧
- (۲۱) ده محمد شوقی الفنجری ، ذاتیة السیاسة الاقتصادیــــــة الاسلامیة ، ص ۶۲ ۰
- (٣٢) لدراسة تفصيلية عن تعريف التخطيط واهميته كاسلموب للادارة الاقتصادية انظر :
- يد ملى لطفى ، التخطيط الاقتصادى ، مكتبة عين شمــس سنة ١٩٧٨ -

- (٣٣) ع مالك بن نبى ، المسلم في عالم الاقتصاد، المرجــــع السابق ص ٦٨ ٠
- و د، عبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابق ، الفصــل التاسع ،
  - \* A,N, Agrawal and Kundal lal economic planning Vikas publishing house new delhi, 1977.
- (٢٤) لقراءة تفصيلية للتعاون الاقليمي واهميته لعمليةالتنميسية انظر :
- \* دكتور عبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابــــق ، ص ٣١٦ ـ ٣٢٥ ـ ٣٠٠ •
  - Unctad , Trade expansion and economic integration (70) among developing countries , New York , 1967.
    P.21 .
    - (٢٦) لدراسة دور راس المال في عملية التنمية ، انظر :
- د• عبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابق ، ص ٣٦٨ وما بعدها •
  - \* J,M, Meier (ed) , Leading issues in economic development , N,Y, Oxford university press, 1970. the place of capital in economic progress by A,K Cairncross, PP, 261 266.

- (۲۷) للدراسة التفصيلية انظر:
- د عبد الفتاح عبد الرحمن ، اقتصادیات المالیة العامة سنة ۱۹۸۲ ، ص ۶۰ – ۶۹ •
- (۲۸) لقراءة تفصيلية عن الموازنة العامة وآثارها في الاقتصاد القومي انظر :
- د عبد الفتاح عبد الرحمن ، اقتصادیات المالیــــــة
   العامة سنة ۱۹۸۲ ، الغصل السابع .

توثيق الاحاديث النبويةالشريفة الواردة بالبحــــــث

حديث ( ١ 😦 ) " 🎚 تحل الصدقة لفني ولا لقوي مكتسب " صفحة ( ) التغريسج: سبق تخريجه حديث ( ۲ 🝙 ) " كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته" صفحة ( التفريسج: سبق تخريجه حديث ( ٣ 🛊 ) " من أحيا أرضا ميتة فهي له " صفحة ( ) سبق تخريجه حديث ( 🚛 🚛 ) " لايحتكر الا خاطيء " التغريج: سبق تخريجه

( 1079 )

حدیث ( ۵ \* ) " الناس شرکا ٔ فی ثلاث : الما ٔ والکلاً والنار" صفحة ( ) التخریـــج : سبق تخریجه

اكستنية والعدالة والمتكافل الاجتماعي في الإيسلام ومن والعدالة والمتكافل الاجتماعي في المتحدة المام المتعدد المام المام

## المتنية والعدالة والتكافل الاجتماعي فت الإيسلم --

### ودوربنك فاصرالاجتماعي فن تحقيقها

بنك ناصرالا يتماعى رالإدارة العام للزكاة

### مقدمسسة :

الحمد لله رب العالمين ٥٠٠ والعلاة والعلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد خاتم النبيين وامام المرسلين وعلــــــى آله وعجبه ومن اهتدى بهديه الى يوم الدين ٥٠ وبعد٠

فلعله قد أصبح من الواضح ان البنوك الاسلامية اصبحــت حقيقة واضحة ـ وهى الوليد الذي جاء الى الدنيا عملاقا يبهــر الناس بأعماله ويلفت الأنظار الى انجازاته في خدمة الاســـلام والمسلمين -

ولئن كانت البنوك الاسلامية ـ وأقدمها وأعرقهـــــا فى البلاد الاسلامية ـ بنك ناصر الاجتماعى ـ قد برزت على النحـو الذى يعلمه الكافة فان رسالتها لاتزال فى حاجة الى تعريـــف وتبسيط ٠

ان رسالة هذه البنوك تهدف أساسا الى تطويع الاعمسال المصرفية وفقا لأحكام الشريعة الغراء وتحريم الربا ، ليسس فقط بالنهى عنه و انما بالعمل بالبديل الاسلامى حتى يقر فللمسلمان ان احكام الدين الاسلامى الحنيف قادرة على أداء كسلل المعاملات المعاملات المصرفية -

كما وأن هذه البنوك موكول سها هدف آدر زعه العمل على تغير شكل المجتمع حتى يجد طريقه السلمتين تحقيق آماله •

وان من الطبيعى انه ليس للبذل او الاسهام فــــى انشاء المشروعات الاقتصادية الدور في مساعدة المجتمع على بلوغ اهدافه ، وانما للفيم الروحية دور كبيــر وخطير، ومن هنا نرى ان هذه البنوك ومن بينها بنـــك ناصر الاجتماعي ـ يجب ان يسهم اسهاما فعالا في دعـــم القيم الروحية والحرص على تأكيد مبدأ العدانـــــة والتكافل الاجتماعي في الاسلام جنبا الى جنب مع كافـــة الاعمال الاخرى التي يقوم بها مثيلاتها من الاجهـــــزة المصرفية مع سير عملياته وفـقا لاحكام الشريعـــــــة الفراء .

ومجتمع الكفاية والعدل مطالب بأن يوفر لأفسراده المناخ والأجهزة التى يمكن عن طريقها ان يتبسسادل الأفراد المنافع دون ان يكون هناك استغلال من شخسيس لآخر او من جماعة لأخرى ، كما وان عليه واجب الرعاية لكل محتاج من ابنائه او عاجز او مكروب ، كما هسسو مطالب بتقرير الأسس والمبادئ الكريمة التى لا يتمانع الناس المعروف في ظلها ، وهو مطالب ايضا بأن يكسون سندا لأفراده دون تفضل او من =

وهذه الأمور لا تتحقق بذاتها ولا تسأخذطريقهــــا الى الوجود واقعا وفعلا الا عن طريق الجهاز الــــدى يتكفل بتحقيقها وعن طريق السلطة التي تمنح ذلــــــك الجهاز امكانيات العمل وترسم له اسلوب الفعل -

وعلى هدى ذلك رأى الرهيس الراحل انشــــــا، هيئة ذات طابع خاص تحت اسم" بنك ناصر الاجتماعــــى " تكون وظيفتها الاساسية تحقيق التكافل الاجتماعـــــى لجميع أبناء المجتمع حتى يتسنى لهم الاشتراك فــــــى حياة متوافر فيها كرامة الانسان واطمئنانه الــــــى حافره ومستقبله -

ولقد صدر القانون رقم ٦٦ لسنة ١٩٧١ بانشـــا٠ الهيئة العامة لبنك ناص الاجتماعي بغرض توسيـــــع وتعميق قاعدة التكافل الاجتماعي في المجتمع -

وأن بنك ناصر يعتبر من الاجهزة التى تكفل لبعسف فشات الشعب الخمان والامان وتلك هى الوظيفة الاجتماعية التى تحدد للبنك اهدافه والتى يميزه عن غيره مسسسن الاجهزة التى قد تشترك معه فى الاسم ولكنها تختلف عنه فى انها بحكم التقاليد والقواعد التى تحكمها لاتستطيع ان تمتد بوظائفها الى المجالات التى لايستطيع ان يشملها وان يعمل فيها •

كما ان مجتمع الكفاية والعدل مطالب بأن يفسيح رأس المال في خدمة كل مواطن راغب في العمل وبوجسيل خاص عندما يكون المواطن عاجزا عن يدفع ما يقابسيلة الا ان دفع الشمن في هسسيلة الحصول على هذه الوسيلة الا ان دفع الشمن في هسسيلة الحالة انما يمثل حجبا لبذل المعروف لصاحب الحق فسي

استقضائه ، وحرمان من لا يملك الشمن من ان يحســـل على حق مقرر له ، وتعويقا للمجتمع من أن يــــودى واجبه المفروض عليه تجاه ذلك العاجز -

واذا كان التكافل الاجتماعي بمورة المختلف....ة هدفا أساسيا للبنك فقد حرص البنك على ان يمثل ه...ذا الهدف احد القطاعات الكبرى لهيكلة الوظيفي ويف....م القطاع ثلاث ادارات عامة وهي:

- (١) الادارة العامة للزكاة •
- (۲) الادارة العسامة للتسأمين التعساوني والمعساشات
  - (٣) الادارة العامة للقروض٠

أولا : دور بنك ناص الاجتماعي في احياء فريفسسسة الزكسسسساة

تحقيقا لمبدأ التكافل الاجتماعي أنشأ البنسك ادارة متخصصة " الادارة العامة للركاة " تكسسون مهمتها احياء فريضة الركاة كركن من اركان الدين •

وجرى البنك على الدعوة لاحياء فريضة الزكسساة في قطاعات المجتمع المختلفة عن طريق تشكيل لجسسان شعبية للزكاة تنبثق من المساجد والاحياء والمسسدن والقرى واماكن التجمعات الاخرى كالمدارس والكليسسات

والمصالح والهيئات والشركات والأندية وتغم هذه اللجان لعفويتها القيادات الشعبية المهتمة باحيا الفريفة، ويعدر بتشكيلها قرارات ادارية من البنك لكى تكتسبب العفة الرسمية وقد بلغ عدد لجان الزكاة التسسسي تم تشكيلها بسائر محافظات الجمهورية حتى تاريفسسه حوالي ٢٢٠٠ لجنة ،

وتمعى اللجان للاتمال بمن تجب فى اموالهم زكساة المال لاكتساب ثقتهم ودعوتهم لاخراج زكواتهم طواعيسة دون الزام ، وتتلقى اللجان زكاة المال بموجب ايمالات مسلسلة ومختومة بخاتم البنك ، وللزكاة حسابسسسا منفردا حتى لاتختلط بما عداها من اموال البنك ،

- (۱) الوصول بفرضيسة الزكاة الى قلوب المسلميسسن لكى تصبح تيارا عاما في المجتمع •
- (٢) الوصول بأموال الزكاة الى مستحقيها الشرعيين في اماكن جمعها •
- (٣) الوصول بالقادرين من مستحقى الزكاة الى دائـــرة الانتاج عن طريق تحويل الطاقات العاطلة منهـــم الى قوى منتجة ،
- (٤) الاسهام في حل مشاكل المجتمع من خلال المسجــــد الجامع ، وتبادل المنفعة بين الافراد ،

-

ومسسن جانب آخر تتولى الادارة العامة للركساة بالبنك نشاط المساعدات التى تمنح لمن يثبت بالبحسث الاجتماعي أحقيتهم لها • ففلا عن منح قروض انتاجيسة لمغار الحرفيين والعاملين وربات البيوت •

ويبهمنا في هذا المقام أن نقرر أن بنك ناصــر الاجتماعي استطاع اكتساب ثقة الجماهير في هذا المجال مما أكد حرص المسلمون على احياء هذا الركن مـــن أركان الدين و وفدت لجان الركاة بمختلف المستويــات المحلية وسيلة ناجحة (علما وعملا) ساهمت فـــي ايجاد الحلول العملية لمشاكل الجماهير ولا يخفــي هنا القيمة الفعلية للجهود والخدمات الأهليةوما لها من دور فعال وخطير في دعم الجهود الحكومية المختلفــة لعلاج مشاكل المجتمعات المحلية •

وفى هذا المقام لا بدمن الاشارة بالجهود التسسى ساهمت مع البنك فى تأكيد دوره الطليعى فى مجسسال احيا الفريفة منذ عام ١٩٧٦ وحتى الآن ، ونذكسس منها على سبيل المشال سعهود وزارة الاوقاف حيسست وافق السيد الأستاذ الدكتور نائب رئيس السسوزرا للأوقاف وشئون الأزهر (آنذاك) على تعسساون الوزارة وأجهزتها مع البنك ولجانه لدعوة المواطنين للاستهام فى هذا العمل الجليل وصدر عن الادارةالعامسة للدعوة بالوزارة منشور يؤكد ويدهم دور البنك فسسى

خصما على ميزانية المساعدات بالبنك -

مجال تشكيل لجان الزكاة بالمساجد ، كما تعسسساونت وزارات الحكم المحلى والتعليم تعاونا ملحوظا فسسسسى هذا المجال ،

وكان للأسلوب الذى رسمه البنك فى هذا المجسسال أثر طيب فى اكتساب ثقة المزكين ، كما ان مشابعسسة البنك لنشاط اللجان للتأكد من سيرعمليات ( الدعسوة من خلال الأجهزة المتخممة وقبول أموال الزكسسساة وايداعها بحساباتها وتوزيعها على مستحقيها وفسسسا اماكن جمعها ) وفق نظام مرسوم اكسبت اللجان ثقسست المتعاملين معها سواء كانوا مزكين او مستحقيسان للزكاة =

و أكدت قدرة اللجان على العطاء المستمر وبهسدا حقق البنك ما يهدف اليه من تعميق وتوسيع قاعـــدة التكافل الاجتماعي في المجتمع -

ولا يفوتنا أن ننوه هنا أن بنك ناصر يتحمــــل كافة المصاريف الادارية اللازمة لمزاولة هذا النشـاط بأكمله دون المساس بحسابات الزكاة كما أن سهــــم العاملين عليها يرد للزكاة ٠

وقد تأكد للكافة أن نجاح البنك في هذا المجال ( كجهاز مصرفي اجتماعي ) مرده الى استخدام الاسلسوب العلمي في احياء هذه الفريفة الهامة ، الا أنـــــه

لا يرال يرقب دور الأجهزة المختلفة والمعنية التـــــن يجب أن تعاون وتعفد لجان الركاة لكى تتمكن مــــن مزاولة النشطتها المتعددة وخاصة في الناحية الروحيـــة (الأوقاف/الأزهر/ الحكم المحلى/ البنوك الاسلامية).

وفيما يلى بيان لتطوير نشاط الزكاة منذ عـــام ١٩٧٢ حتى تاريخه :

|                            |         |         | ſ       | 100     | · )                                     |       |       |             |           |      |      |               |
|----------------------------|---------|---------|---------|---------|-----------------------------------------|-------|-------|-------------|-----------|------|------|---------------|
| نقریب                      | 4-14    |         | 17      | •       | 414                                     | ٧٠٥   | 450   | 110         |           | 74   |      | عدد اللجان    |
| 163334                     | 464100  | £90071  | - to    | 34A1    | •                                       | £akoo | 101   | 14440       | 1.14      | 0    |      | عدد المستعقين |
| 204054                     | 793897  | 13ALA1  | 74      | 44.14   | 40                                      | ****  | 1.5.  | ٧٨٠.        | Y00.      | 4    |      | عدد المزكيسن  |
| 7.000                      | 4023711 | 1579725 | *       | 113.1.1 | £ + + + + + + + + + + + + + + + + + + + | 7.4   | 14.4. | D M + + + + | -tm       | 441  |      | الم الم       |
| 310015                     | 230422  | 40.150. | 3146011 | IVTOVE  | ATY                                     |       | 1717  | 1.40.       | • • • • • |      | LVII | المسلوارد     |
| من۱۲/۳۱:۷/۱نم<br>۱۹۸۲ ا۹۸۲ | 1441    | 1481    | 194.    | 1949    | 1444                                    | 1944  | 1441  | 1940        | 3461      | 1944 | 1441 |               |

وتحقيقا لمبدأ التنمية والعدالة والتكافسيل الاجتماعي في الاسلام ، تسعى لجان الزكاة الى القيسام بعدة أنشطة جنبا الى جنب مع توزيع الزكاة (نقسدا وعينا ) على مستحقيها الشرعيين حيث تعمل على مسلاياتي :

- (۱) تنظيم حلقات لتحفيظ القرآن الكريم ٥٠٠ حلقسة يشترك فيها ٢٠٠٠٠ طفل ٠
  - (٢) فعول التقوية ٥٢٠ فعل منتشرا بمقار اللجان •
  - (٣) بنا المساجد والمعاهد الدينية ٢٥ مسجـــدا ، ١٠ معاهد =
- (٤) موائد الرحمن خلال شهر رمضان ٣٠٠ مآدبة يفطـــر فيها قرابة ٤٠٠٠٠ صائم ٠
- (ه) الأجهزة التعويفية للمعوتين ١٠٠٠ جهــــاز ، ١٢٠ سماعة اذن ، ٥٠٠٠ نظارة »
  - (٦) مراكز التدريب على الحرف البسيطة ٥٥ مركزا ٠
  - (۷) الرعاية الطبية ( مستشفيات / مستوصفــات ) ۱۵ مستوصف ، ۳ مستشفى -
    - (٨) دور المناسبات ٢٠ دار -

معارض منتجات لجان الزكاة ، معرض سنــــوى هارض محلية دورية ،

قافلة النور وتجوب المحافظات (المدن والقرى)

وفى مجال التيسير على محدودى الدخل من العاملين بالدولة ومستحقى الزكاة ، يعنح البنك قروضا انتاجيــة (عينية ) فى شكل وسائل انتاج بسيطة او رأس مــــال عامل ونشير فى هذا المجال أنه خلال العام الماضـــى تم تمليك وسائل انتاج بسيطة على الوجه المبين بعد:

- ـ ماکینات تریکو ۱۰۰
- ـ ماکیشات نفرتییتی ۳۰۰
  - شلاجات میاه غازیة
- ـ قروق أخــــرى ١٠٠

كما يمعى البنك الى العمل على وضع القريسسة المعرية على طريقها السليم وبذل الجهود الممكنسسة لتحويلها لقرية منتجة من خلال منح القروض الانتاجيسة لتغيير واستبدال وسائل الانتاج العقيمة بأخسسرى منتجة ( سلالات منتقاه من الدواجن والماشية ـ البذور المنتقاه ) .

نحو منح قروض التنمية لاحتفاظ قرى مص بطبيعتها الانتاجية وتنمية دخل أفرادها ٠

هكذا يتحقق التكافل الاجتماعي في المجتمــــع الاسلامي ـ مجتمع العدالة والحب ٠٠٠٠٠٠ ،

وهكذا تتحقق التنمية الاجتماعية للكادحيييين من أفراد المجتمع ولمستحقى الزكاة - ويتحقق قول الله تعالى : " وفى اموالهم حـــق معلوم للسائل والمحروم " ٠

ويتحقق نهج الرسول الكريم :" المؤمن القسسوى خير وأحب الى الله من المؤمن الفعيف "حديث "

" المؤمن للمؤمن كالبنيان يقد بعضـــــا" " حديث " •

وعلى المفحات التالية نتناول نشاط اخر يهسدف الى تحقيق التكافل الاجتماعي من خلال الادارة العامة للقروض والادارة العامة للتأمين التعاونــــــــــى والمعاشات •

شانيا: القروض الاجتماعية ودورها في التنمية والتكافل الاجتماعي

ايمانا من البنك برسالته الاجتماعية الساميـة في خدمة المجتمع والوقوف الى جانب أفراد الشعـــب

ي يتقاضى البنك الإ من قيمة القرض كمصاريسيف ادارية ( مرة واحدة) • وكذا يتقاضى نسبة الإكمقابل مخاطر عدم السداد عن كل سنة سداد ويعدم رصيد القرض بالكامسيل في حالة وفاة المقترض •

فيما يواجه بعضهم من حالات طارئة وتحقيقا لشعبسار البنك المستمد من الدين الاسلامي الحنيف " وآمنهسسم من خوف " •

والبنك يعمل على توسيع وتعميق قاعدة التكافسال من خلال انشطة متعددة والبنك في نشاطه لا يتعاملل بالفائدة أخذا أو عطاءا ، ويقوم البنك بمنح قللمواجهة الأغراض الاجتماعية المختلفة نسردها فيملل

### (١) قروض لغرض الزواج:

يقوم البنك في المساهمة مع افراد الشعسب في مواجهة تكاليف الزواج لما لا يخفى على احد اليوم أن الزواج يتكلف الكثير من المسلل ، فالبنك كان يمنح المقترضين بضمان المرتب حتسى شهر ابريل ١٩٨٢ قروضا لهذا الغرض في حسسدود ستة امثال المرتب وبحد اقمى ثلاثمائة جنيه ،

ونظرا لارتفاع تكاليف الزواج والمعيشسة عموما فقد قرر البنك رفع هذا الحد ليصبسح ثمانية امشال المرتب بحد اقصى خمسمائة جنيه

ويتسع نطاق منح القروض لبهذا الغرض ليشمسل اصحاب المعاشات وبضمان المعاش لمن هم فسسسسى الخدمة ،

وتقديرا من البنك لجهود اصحاب المعاشسات لما بذلوه فى خدمة الوطن اشناء مدة خدمتهم بالحكومة او القطاع الخصاص، والقوات المسلحة والشرطة ، فقد قصصصرر البنك رفع الحد الاقعى للقروض من عشرة امتسال صافى المعاش بحد اقمى ستمائة جنيه ليصبصح عشرة امثال صافى المعاش بحد اقمى ثمانمائسسة جنيه -

وجدير بالذكر ان البنك لاينسى ان يظسسل طائفة ورثة اصحاب المعاشات بخدماته فى هسسدا المجال فيقوم بصرف القروض لهم بنفس قواعسسد صرف القروض لأمحاب المعاشات •

ويمنح هذا القرض لفرض زواج المقتـــرض أو بناته أو أخواته اللاتي يعولهن •

(٢) قروض لغرض مو اجهة تكاليف العلاج و العمليسات

الجراحية والأجهزة آلتعويفية

وايمانا من البنك بتوفير العلاج للمواطنين لأن هذا أمرحيوى ليساعد المواطن ان يتفـــرغ للعمل دون ما اى مشاكل تواجهه بدون حل ٠

فيقوم البنك بمنح قروض بضمان المرتــــب للمقترض لعلاجه او من يعوله فى حدود مائــــة وخمسون جنيها ، اما اصحاب المعاشات وورثتهــم يقوم البنك بمنحهم او من يعولونهم قروض فـــــى حدود أربعمائة جنيها ،

### (٣) قروض بمناسبة بدء العام الدراس :

ولما لهذا الأمر من أهمية خاصة لما يتكلف أوليا الأمور من معروفات عند بدء العــــام الدراسي فيقوم البنك بعرف سلف لمواجهة هــــذه المعروفات كل عام عند افتتاح المدارس بحــــد اقعى مرتب او معاش شهرين بالحدود الآتية :

- ٨٤ جنيها ١٤١ كان للمقترض ولد واحد في احمدي
   مراحل التعليم
- ٦٠ جنيها اذا كان للمقترض ولدان في احسيدي
   مراحل التعليم
- ۸۰ جنیها اذا گان للمقترض ثلاثة أولاد فأكثـر
   فی احدی مراحل التعلیم

### (٤) قُروض بمناسبة الوفاة:

وتمنح هذه القروض لمواجهة تكاليف الجنسازة وخلافه فى حدود مائة جنيها فى حالة وفسسساة احد ممن يعولهم المقترض •

### (٥) قروض بمناسبة الحج:

ولأن البنك أساسا يقوم على فكر نابع مسسن الشريعة الاسلامية الغراء ، لهذا فهو ييسر علسى المسلمين لأداء هذه الفريفة لزيارة بيت اللسسه الحرام ، فيمنح قروضا لهذا الفرض في حسسدود مائتي جنيها وترفع الى أربعمائة جنيه اذا كسان المقترض يصطحب معه زوجته او احد والديه -

### (٦) قروض لعداد الديسون:

ونظرا لما قد يتعرض له قرد من أقسسسراد الشعب لمدور حكم فده بالدفع او الحبس نتيحسسة مستحقات عليه للغير ، وقد نشأت هذه المديونيسة نتيجة لغرض اجتماعي، فيقوم البنك باقراضسسه قيمة هذا الدين لانقاذه من تنفيذ ذلك الحكم ،

### (٧) قروض لمواجهة الحالات الطارئــة:

وذلك مثل :

- (۱) حوادث الحرائق التي تلتهم ضروريـــات الاعاشة ٠
- (ب) انهيار العقارات وما ينتج عنها مسسن تدمير للأثاث والمتعلقات الشخصية •
- (ج) المسروقات الجسيمة للمنازل والشابتية بمحاضر رسمية •

- (د) الكوارث الطبيعية كالسيول التى تجتساح بعض المناطق وتؤدى الى خساش فسسسى الأرواح والأموال ،
  - (a) الاسهام في بناء المقابر لدفن الموتى -
- (و) حالات الكوارث الاخرى التي يترك لرئيسس مجلس ادارة البنك تقديرها •

ومما سبق يتفح ان البنك يسير على الطريق ويحقق العدالة الاجتماعية المنشودة في مجتمعنا ، ولعلنسا بهذا نكون قدمنا بالدليل العملي الملموس والذي يشعر به كل مواطن على أرض مصر صورة حية لما يبذلللللللات في تحقيق هذا الهدف ،

ومما تجدر الاشارة اليه ، أن البنك لا يقسسف هكذا مكتفيا بما يقدمه من الخدمات التى سبسست سردها بل تمتد مظلته لتشمل باقى طوائف الشعب ،

فالبنك لا يدخر جهدا في تحقيق الاهداف التي يععلى اليها المجتمع ككل ، فيقوم البنك بالمساهمة فللمسلم أزمة المواصلات بتمليك المواطنين الدر اجلل العادية والدر اجات البخارية ، أيضا يقوم بتحويل الطاقات العاطلة في المجتمع الى طاقات منتجلل بتمليك ماكينات خياطة وماكينات تريكو للمساعدة على رفع مستوى معيشة بعض طوائف الشعب ،

أيضا يقوم البنك بتمويل المشروعات الفردبـــــة ومشروعات التمويل بالمشاركة بمنح قروض انتاجيــــــة للقيام بمشروعات صغيرة •

### (٨) قروض التنميسسة ؛

- (أ) قروض لتنمية القرية وتحويلها لمنتجة ٠
  - (ب) قروض لتنمية الحرفيين -
  - (ج) قروض لتنمية محدودي الدخل •

وجدير بالذكر ان خدمات البنك قد امتدت السين ريف بلدنا سعيا وراء توسيع وتعميق قاعدة التكافيل الاجتماعي بالمجتمع وتنمية دخول الافراد لتخفيه المعاناة عن المواطنين ورفع انتاجيتهم وذلسيك تمشيا مع سياسة الأمن الغذائي -

وتحقيقا لهذا الهدف ، يمنح البنك قروض عينية بحيث تكون هذه القروض وسيلة لرفع انتاجيـــة المواطن من فلاح وحرفى ومحدود دخل •

وهذه القروض موجهة للقرية الممرية بحيث تكون وسيلة لاستبدأل وسائل الانتاج العقيمة المتاحسسة لديهم بأخرى منتجة من خلال تمليكهم سلالات منتقسساة من :

- (أ) الأبقار المنتجة للألبان واللحم
  - (ب) خلایا النحل ۰
- (ج) الأغنام والماعز المنتجة للألبان واللحوموتعطس نتاجا أكبر •
  - (د) الأرانب =
  - (ه) الدواجن المنتجة للحم والبيض -

ولا يفوتنا في هذا المقام ان نشير الى ما يقوم به البنك لمساعدة قاعدة عريضة من المجتمع وهــــى طلبة الجامعات والمعاهد ، فيمنح لهذه الفئـــــــة قروضا تحمل عقب تخرجهم ، ويعتمد البنك لهـــــــــذا الغرض سنويا ٥٠٠٠ر١ جنيه .

وتأييدا لما سبق ، نوضح فيما يلى ما تحقـــق انجازه فى العام المالى ١٩٨٢/١٩٨١ تحقيقاللعدالـــة الاجتماعية المنشودة والتى هى هدف من اهداف البنك:

أولا : في مجال صرف التروض الاجتماعية خلال صام ١٩٨٢/١٩٨١ حسب نوع القرض

القيمة بالجنيه

| الإجمالــــى                        | 373041          | ۸۸۸۸۸۱۵۸             |
|-------------------------------------|-----------------|----------------------|
| المالات الملح                       | 1811            | TAOFOT               |
| 2                                   | > "             | 44441                |
| ون                                  | 4               | *77                  |
|                                     | 307             | 78477                |
| د ارس                               | ) · M. O. T. M. | Abstro               |
| در اج                               | OABIL           | Abodory              |
| المرض والعمليات الجراحيـــــــــــة | <br>            | 44                   |
| البيان                              | عدد             | العنصرف عام ١٨١/١٩٨١ |

(٣) القروض الاجتماعية المنصرفة خلال العام ١٩٨٢/١٩٨١ حسب نوع الضمان

| الاجمائــــــى                                             | 373041 | TOITTYA                                |
|------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------|
| (۱) المحالون على المعـــــاش<br>(۲) ورثة أصحاب المهائـــات | 1017   | ) ** * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| (۱) بهمان المعــــــة :                                    | 74,44  | ٨٨٧٢٥                                  |
|                                                            | 1004.0 | Y60.AAA1                               |
| ١) مقترضون في الخدمسسة :                                   |        |                                        |
| البيــان                                                   | عدد    | العنصرف عام ١٨٢/١٩٨١                   |
|                                                            |        |                                        |

# القيمة بالجنيه

ثانيا : في مجال صرف القروض الانتاجية والتمويل بالمشاركة

العيمه بالجنيب

| 774-144         | 11444.<br>1141.<br>1148.17                              | المنصرف عام ( ۱۹۸۲/۱۹۸۱ |
|-----------------|---------------------------------------------------------|-------------------------|
| A6.46           | 46.60<br>44.60<br>44.43                                 | ŧ                       |
| . الاجمالـــــي | دراجات بفارية وعاديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | البيان                  |

> ثالثا : المعاشات الاستثنائية ودورها في تحقيق التكافل الاجتماعيي في الاسمالي

اعمالا لسياسة البنك في مد مظلة التأمينسات الاجتماعية لتشمل جميع ابناء الشعب تأميناليومهسم وغدهم -

وفى اطار ما انتهجه البنك فى سد الثغـــرات التى يتكشف عنها التطبيق الفعلى لقوانيــــن التأمينات الاجتماعية المختلفة -

واستكمالا لمد مظلة التامينات لكافة طوائيف الشعب خاصة ممن فاتهم قطار التأمينات الأمس الذي

تمت معالجته مرحليا عن طريق بنك ناصرالاجتماعى بربط معاشات استثنائية لكبار السن ممن تعذر اخضاعهــم لاحكام القانون رقم ۱۱۲ لسنة ۱۹۷۵ ـ نظام التأميسسن الشامل ـ وذلك بالبدء بالطوائف الأكثر حاجة كالصياديسن والبمبوطية وعمال المغابز وباعة الصحف والسقائيــسن والجاليسن والفلاحين وغيرهم من الكادحين وذلـــــك ابتداء من ۱۹۷۲/۳/۱ وقد بلغ عدد هذه الحالات مــــا يقرب من ۹۰۰۰ ( تسعة الافحالة ) .

وتنفيذا لحكم المادة السادسة من القانــــون رقم ١١٢ لسنة ١٩٨٠ باصدار قانون التامين الاجتماعي الشامل ، فقد تم نقل التزام البنك فىالمعاشات التي يمنحها البنك للفئات المشار اليهم فى الفقــــرة السابقة الى الهيئة العامة للتأمينات الاجتماعيــة للصرف لهم بمعرفتها من مكاتب التأمينات الاجتماعيــة التابعة لها -

وأيضا بصدور القانون رقم ١١٢ لسنة ١٩٨٠ ( معاش السادات ) استفادت الفئات التي تنطبق عليها احكام المادة الخامسة منه حتى ١٩٨٠/٧/١

أما الفئة التى لاتنطبق عليها احكام المسسادة الخامسة من القانون المذكور واستوفت لشروط منسسح معاش السادات ولكن بعد ١٩٨٠/٧/١ تاريخ العمل بهسذا القانون فقد أحيلت للبنك للنظر في تقرير معسساش استثنائي لها يعادل معاش السادات وبنفس شروط وهذه في ازدياد مستمر فقد بلغ عدد هؤلا المنتفعيسان

فى شهر يوليو ١٩٨١/ ٢١ حالة فى حين بلغ عددهــــدر فى ديسمبر سنة ١٩٨٢ /٢٠٤ حالة ، اى بزيادة تقـــدر بحوالى ٢٢٢٤ ومن المتوقع ان يزيد عدد هذه الحــالات زيادة مفطردة بمرور الوقت ،

هذا بالاضافة الى المعاشات الاستثنائية والاعانات التى تعرف للفئات المختلفة تقديرا لظروف كل حالسية على حدة .

وقد بلغ عدد المستفيدين من هذه المعاشـــات الاستثنائية والاعانات الموقوتة والذين لم تشملهــم المادة الخامسة من القانون رقم ۱۱۲ لسنة ۱۹۸۰ خیلال السنة المالية ۱۹۸۱/۱۹۸۱ ای من ۱۹۸۱/۷/۱ عـــد ۱۹۸۲ مستفیدا شهریا بتکالیف بلغت قیمتها ۱۹۲۶۳خلال السنة المالیة المذکورة ، ومن المنتظر ان یتفاعــف عدد المستفیدین خلال الخمس سنوات المقبلة عـــدة آلاف وبالتالی ستزید التکالیف المخصصة لهذا الفرض فی مقابل زیادة عدد المستفیدین «

### أولا : وتمنح المعاشات الاستثنائية للغثات الآتية :

<sup>(</sup>۱) منح معاشات استثنائية لفئات معينة لاتنطبيق عليها قوانين التأمينات وهم على سبيل المثال لا الحصر ـ الفئات الآتية :

قدامى المحامين ، قدامى الشنانين ، قدامــــن الصحفيين ، اعضاء مجلس الشعب السابقيــــــن لمصادرة اموالهم ٠٠٠٠٠ النم ،

ويجوز ان يقدم الطلب من الورثة فيحالسية وفاة مورشهم •

ويكون المعاش الاستشنائي لهذه الفئة بحد ادنى ٣٠ جنيه وبحد اقصى ٧٥ جنيه شهريا وذليك بالشروط الآتية :

- (أ) ان يكون الطالب (رب الاسرة) غيرخاضع لأى قانون من قوانين التأمينسسسات ولا يستحق معاشا .
  - (ب) أن يكون الطالب قد تعدى سن الستيسن وقت تقديم الطلب او غير قادر علسسى الكسب لعجزه أو مرضه وتثبت عسسدم القدرة على الكسب بقرار مسسسن القومسيون الطبى العام او الهيئسة العامة للتأمين العجي وفروعهسسا او طبيب البنك =
  - (ج) الا يزيد مجموع دخل الطالب ( مــــن عمل أو أملاك أو معاش نقابـــــى أو خلافه | والمعاش الاستثنائـــــى عن الحد الاقصى وقدره (٢٥ج) شهريا٠

- (د) ألا يكون من بين أفراد الأسرة أبنسساء يعملون وقادرون على اعالة ذويهسسسم ويقيمون في معيشة واحدة .
- (٢) منح معاشات استثنائية للعاملين السابقيـــــن

### بالحكومة والقطاع العام (أو ورثتهم):

الذين شملهم نظام التأمين الاجتماعي ولكسن وجدت أسباب قانونية حالت دون استحقاقه للمعاشات (قانونية او استثنائية ) -

ويمنح المعاش الاستثنائي لهذه الفئة بحسد ادنى قدره ١٠ جنيه وبحد اقصى يعادل ٨٨٪ مسن المرتب الاخير او ٤٠ جنيه أيهما اقل بالشسروط الآتية :

- - (ب)-- ألا يكون مستحقا لمعاش السادات ،
- (ج) الا يريد مجموع الدخل ( من عمسسل او املاك او معاش نقابى او خلافسسه ) والمعاش الاستثنائي عن الحد الاقصسسي المقرر لهذه الفئة .

- (د) الا يكون بين افراد الأسرة أبنـــــاء يعملون وقادرون على اعالة ذويهــــم ويقيمون معهم في بيت واحد -
- (٣) منح معاشات استثنائية لمن فاتهم قطارالتأمينات ولم ينتفعوا باحكام القانون رقم ١١٢ لسنية ١٩٨٠ ولم يستحقوا معساش السادات لعدم توافرالشروط او لتعذر تقديم المستندات اللازمة لربطـــــه وصرفه ، ومن عير العاملين السابقين بالحكومــة او القطاع العام

- (۱) الا يكون الطالب من ضمن العامليسسسن السابقين بالحكومة او القطاع العام
- (ب) ان يكون الطالب قد باغ سن اله ٦٥ سنسة بعد ١٩٨٠/٧/١
- - (د) ورثة من توفى بعد ١٩٨٠/٧/١
- (ه) ورثة من توفى قبل ١٩٨٠/٧/١ وتعسسدر عليهم تقديم المستندات ( كلهسسسا او بعضها ) المطلوبة لصرف معسسساش السادات ٠

- (و) المطلقات من البنات اللاتي حرمن مــــن معاش السادات -
- (ز) الا يكون للطالب دخل يعادل نصيبه فــــى معاش السادات ٠

### شانيا: منح الاعانات الموقوتة :

تمنح الاعانات الموقوتة للفشات الاتية:

(۱) أصحاب المعاشات الفؤيلة من العامليــــــن السابقين بالحكومة او القطاع العــــــام والخاص وأصحاب الدخول الفؤيلة ممــــن يعولون اسرة كثيرة العدد او لهـــــــم أولاد بمراحل التعليم المختلفة -

وتقدر الاعانة حسب ظروف كل اسرة مابيسن ١٠ ج ، ٢٠ ج شهريا ولمدة سنة او اكشسسر قابلة للتجديد زيادة او نقصا حسب مايطسرا على الأسرة من تغييرات ٠

(٢) اصحاب المعاشات والدخول الفئيلة ( التسمى تقل عن ٥٠ ج شهريا ) المرضى بأمراض مزمنة تحتاج الى علاج طويل ومستمر مما يفسموق امكانياتهم المادية ٠

وتقدر الاعانة في حدود تكلفة العــــلاج بحد اقصى قدره ١٠ ج مع مراعاة الظـــروف

الاجتماعية للأسرة ولمدة سنة او اكثر اوالمدة اللازمة للعلاج التي يحددها التقرير الطبي -

(٣) طلبة الجامعات والمعاهد العليا ، ومراحسل التعليم الاخرى الذين لا عائل لهم وليس لهم مورد رزق او دخل ·

وتحدد الاعانة فى حدود ١٥ جنيه للطالسب الجامعى او المعاهد العليا ، ١٠ج للطالسب فى المرحلة المتوسطة و ٥ ج لطالب المرحلة الاعدادية والابتدائية ٠

وتحدد هذه الاعانة سنويا بشرط ان يقدم الطالب شهادة بنجاحه من الكلية اوالمعهد او المدرسة الملتحق بها الا اذا كانـــت هناك ظروف خارجة عن ارادته كانت سببا فــى رسويه وتقبلها اللجنة ٠

(٤) الاسر المتى تواجه ظروفا طارئة غير عادية من شأنها ان تؤثر على دخل الاسرة كأن يهاجـــر الزوج وتنقطع اخباره -

وبذلك يكون البنك قد ساهم بالفعل فى كفالــــــت العدالة الاجتماعية التى تقوم على اشباع الحاجـــات الأساسية للمواطنين من التكافل الاجتماعي في ظـــــل الدين الاسلامي الحنيف -

### ( Yorr )

### محتويات ورقة العمسل

### مقدمـــــة

أولا : دور بنك ناص الاجتماعي في احياء فريفة الزكاة •

شانيا: القروض الاجتماعية وأغراضها •

ثالثا: المعاشات الاستشنائية •

رابعا: الاعانات الموقوتــــة ٠

• •

المسلمين الضريب لفريضة نراح الأموال ... المن عيد المراد و الما من الما

## المتكيف الضريب لفريضة نركاة الأموال ..

د. سامى عبدالمص قابل ـ د. سامى تجدى دفياعى

### طبيعة المشكلة والغرض من البحث :

تمثل زكاة الأموال أحد اركان الاسلام الخمسة ، فهى ركنسسه المالى الركين ، اذ أنها تشكل موردا هاما من الموارد الماليسسة فى الدولة الاسلامية ، ومن أجل ذلك حفظها الله جل وعلا بعنايتسسف فى قرآنه الكريم ، وتناولها الرسول الكريم بالتغصيل والتحليسسل فى أحاديثه وسنته العملية ، كما طبقها المحابة والتابعون والسلسف الصالح فير تطبيق ،

والمتأمل في الكتابات الاسلامية يجد وفرة في الدراسسسات الفقهية التي تناولت موضوع زكاة الأموال ، ويجد أن غالبيتهسسا وفعت في ثوب فقهي يمعب على الدارس العادل ارتداؤه واستيعابسه ، كما أن أكثرية هذه المؤلفات الفقهية لم تعالج بأسلوب حديسست ما طرا على المرح الاقتصادي والبنيان المالي والتجاري والصناعسي من مشاكل مستحدثة وظروف طارئة ، ومن هنا كانت الحاجة السسسي

<sup>(</sup>m) ده سامی عبد الرحمن عبد العظیم قابل ـ كلیة التجارة جامعــة المنعورة ه

د، سامى نجدى محمد رفاعى ـ كلية التجارة جامعة المنصورة،

كما أنه نظرا لأن بعض المتألين على الله سبحانه وتعالــــى يقررون أن زكاة المال لم يعد لها موفع في ظل النظم الفريبيـــة الحديثة ومن ذلك قول أحدهم " وأراني بغير تردد أنكر مذهب أكثــر فقها المسلمين ـ ان صع ظنى في هذا الشأن ـ مقررا أن الزكـــاة قد صار يقال لها " فرائب " وأن انكار المسلم للفرائب قد صــار بمثابة انكار لأحد أركان الاسلام ، ولا يشفع له في ذلك أن حكومــات المسلمين كانت من الغفلة بحيث وفحت للزكاة اسما معتوردا مــــن أوروبا هو اسم الفرائب ، وأنها ـ هذه الحكومات هي التي أدخلـــت ألبلبلة في فمائر المسلمين حين صاروا يرون حسنا ماليس بحســن (١) فانه قد أصبح لزاما علينا أن نكشف النقاب عن أن الفرائب ليســـت مرادفا للزكاة ولا بديلا عنها وان اتفقت معها في بعض الأوجه فهـــي مرادفا للزكاة ولا بديلا عنها وان اتفقت معها في بعض الأوجه فهـــي

كما أنه قد يدعى البعض أن نظام الزكاة لايمكن تطبيقة فــــى هذا العصر لاختلاف أنواع الأموال وأشكالها وظهور صور جديدة لها لــم تكن موجودة يصعب تقرير مدى خضوعها للزكاة وكيفية حــــــاب وعائها ، ولذلك فاننا نريد هنا أن نكشف النقاب عن أن الزكـــاة ـ كضريبة مالية ـ قد تضمنت الكثير من مبادى المحاسبة الضريبيــة التى يمكن الاسترشاد بها في قياس وحساب وعاء الزكاة أيا كانـــت صورة الأموال الموجودة ما دام أنه ينطبق عليها مجموعة الشـــروط العامة التى تتوافر في الأموال الخافعة للزكاة .

<sup>(</sup>۱) نقلا عن(آ) يوسف كمال ـ الركاة والتآمين ـ مجلة الاقتصـساد الاسلامي ـ بنك دبي ـ العدد ١٤ ـ محرم ١٤٠٣ هـ ـ ص ٣٧٠

وبنا على ذلك فقد جا عنوان هذا البحث " التكييف الفريبى لفريفة زكاة المال " لتكشف لنا عن تلك المبادى التى يمكسن استنباطها من نظام زكاة المال هذا بالاضافة الى كشف النقساب عن علاقة نظام زكاة المال بالنظم الفريبية المعاصرة ع استنباط بعض المبادى الأساسية في الجباية الفريبية من نظام الزكاة .

وأسلوبنا في هذا البحث هو الأسوب الاستنباطي ، حيث سنقسوم باستنباط المبادي والقواعد والأصول والمفاهيم الفريبيسية لزكاة الأموال من واقع أحكام هذه الزكاة كما وردت في كتسب الفقه العتيقة والحديثة و وننبه في بداية هذا البحث السب أن دراسة وتكييف الزكاة من النواحي الفريبية لا تنفك ولاتنفسم عن دراسة الزكاة من الناحية الفقهية - ذلك أن الأولى ان هسي إلارج العدى للثانية ، ومن ثم فاننا سنشير في ايجاز السبي بعض النواحي الفقهية المتعلقة بهذه الفريفة والتي تتعلست بأغراض البحث ، أما عن المشاكل المتعلقة بالمحاسبة عن ركساة الأنواع المختلفة من الأموال فلا يتسع المجال لتناولها وسنحيسل القاري في شأنها الى كتب الفقه وغيرها ممن تناول هسسدا الموضوع ،

ووفاء بأغراض هذا البحث فقد ارتآينا تناوله في المبحثيسين التاليين المبحثيسين

المبحث الأول:

نطاق الخفوع العام لركاة الأموال:

# المطلب الأول:

زكاة الأموال كأحد الموارد المالية في الدولة الاسلامية -

المطلب الثاني:

الأشخاص الخافعون لركاة الأموال -

المطلب الثالث:

الشروط العامة الواجب توافرها في وعاء زكاة الأموال •

المطلب الرابع:

الاعضاء ات من زكاة الأموال -

المبحث الثانـــى :

موازنة بين نظامى الزكاة والضرائب

المطلب الأول:

بطلان الادعاء بأن الزكاة والضريبة صنوان -

المطلب الثاني:

المبادئ الفريبية التى يمكن استنباطها من نظام زكــــاة المال -

المطلب الثالث:

الهيكل المقترح لتطبيق نظام الزكاة والضرائب في العصر الحاضر،

خلامة البحث ونتائجه •

مراجع البحث •

# المبحث الأول

# نطاق الخفوع العام لزكاة الأمسسوال

لزكاة الأموال نطاق للخضوع شأنها في ذلك شأن الفريبية، الا أنه يمكننا أن نمايز بين نطاقين للخضوع بالنسبة لركياة الأموال ، أولهما نطاق عام للخضوع يحدد اطار ونطاق الخضيوع على مستوى كافة أنواع الزكوات ، اذ أن هذا النطاق العيام نطاق شامل ينطبق على أية زكاة من زكوات الأموال ، وأخرهميا نطاق خاص للخضوع ، وهذا النطاق الخاص يختلف من زكاة لأخيرى ، ومن مجموعة متجانسة من الزكوات الى مجموعة أخرى ،

ولما كنا لن نتعرض للمحاسبة عن زكوات الفروع المختلفسة للأموال فاننا سنكتفى بدراسة النطاق العام للخضوع بالنسبسسة لزكاة المال والذى ينطبق على كافة أنواع الزكوات وذلك فسسى مجموعة المطالب التالية •

تقع الموارد المالية للدولة الاسلامية على عدة أنواع هن:

#### (۱) الفيــــي، :

وهى ما حصل عليه المسلمون من الكفار صلحا ومن غير قتـــــال وتحكمه آية الفيى أ وهو قوله تعالى " ما أفا ً الله علـــــى رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامـــــى والمساكين وابن السبيل كى لايكون دولة بين الاغنيا أ منكم (١)"

# (٢) السغنيمسة :

وهى أسلاب الحرب ـ كالأسلحة والأطعمة والحلى وغيرها ـ التـــــى يحمل عليها المسلمون في حرب مع الكفار، وتحكمها آية الغنيمـة، وهي قوله جل شأنه  $^{10}$ واعلموا انما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل $^{(7)}$ !

# (٣) الخـــراج:

وهو ما تعلق بالأراض المفتوحة التى حصلت عليها جيوش المسلميسن في حربها مع الكفار ، فهذه الأراضي تكون مملوكة ملكية جماعيسة للأمة الاسلامية ، وما بقاؤها في آيدي واضعى اليد عليها الا مسن قبيل الانتفاع في نظير الخراج (٣).

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر س الآية v ٠

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ـ الآية ٤١ ٠

<sup>(</sup>٣) د• محمد شوقی الفنجری ـ الاسلام والضمان الاجتماعی ـ دارثقیسف للنشر والتآلیف ـ السعودیة ـ ۱۹۸۰ ـ ص ۷۳ ۰

# (٤) العشـــور:

وهى فريبة جمركية يؤديها المسلم والذمى على السواء عمد. ..ا يدخل الدولة الاسلامية ويخرج منها من السلم والبضائع ،

# (٥) الجزيـــة:

وهى ضريبة تفرض على أموال أهل الكتاب فى مقابل الركــــاة المفروضة على أموال المسلمين -

#### (٦) الزكاة ( الصدقة ) :

وهى حق مالى مقرر فى أموال الأغنياء ليرد على الفقراء وسائسر المستحقين ، ويقال للزكاة صدقة كما ورد فى قوله تعالىلللله " خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها (۱) أوالمدقة أعلم وأشمل من الزكاة ، فالأولى تقع على نوعين هما :

# (أ) صدقة تطوعيــة :

أى صدقة غير الزامية يخرجها المسلم بمحض اختيــــاره ولا يقاتل على منعها ، وانما يثاب على فعلها ولا يعاقب على تركها .

#### (ب) صدقة واجبـــة:

أى صدقة الزامية يشاب المسلم على فعلها ويؤشم على المسلم تركها ويقاتل على منعها ، فهى فريضة مالية لهـــــا مصارف مخصومة وحددها الشرع وفصلها ووضع قواعدها .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الآية ١٠٣ ٠

ويطلق على الصدقة الواجبة اسم الزكاة ، وثمة نوهـــان من الزكاة هما :

#### (أ) زكاة الأبـــدان:

وهى صدقة الفطر ، فهى حق مالى مقرر مفروض فى الأمسوال الا أنه يخرج عن الأبدان ، اذ يرتبط زيادة ونقصانسسا بعدد الرؤوس ( الأبدان ) التى يلزم المسلم بالنفقسسة عليها ، وهى تشبه فريبة الرؤوس فى النظم الفريبيسسة وتتجلى أهميتها فى أنها وسيلة للتكافل الاجتماعسى، كما أن موم رمضان معلق بين السماء والأرض لا يرفسسع الا بزكاة ( صدقة ) الفطر •

# (ب) ركاة الأمـــوال:

وهى فريفة مالية مقررة فى أموال الأغنيا الترد على الفقراء وسائر مستحقيها وهى تجب فى الأسسسوال النامية باختلاف أنواعها وتجب على المسلم بصرف النظسر عما يعوله من رؤوس وأبدان وفهى اذن ترتبط بما لسدى المسلم من أموال وليس بعدد الذين يعولهم ويلتسسنم بالانفاق عليهم وعلى ذلك فان زكاة الأموال تعد أحسسد الموارد المالية فى الدولة الاسلامية و

وزكاة الأموال هذه هي بيت القصيد في هذا البحث ، فهسي التي نبحث عن تكييفها المحاسبي والضريبي ، والتسمسي نستنبط مبادئها وقواعدها المحاسبية والضريبية •

# المطلب الثانسسي

#### الأشخاص الخافعون لزكاة الأمسسوال

أجمع الفقها على أن الركاة (ركاة الأموال) تجب على المسلم البالغ العاقل الحر المالك لنصابها الذى توافرت فيه للمال النصابها الذى توافرت فيه أى في السنصاب شروط الخضوع لها ، فلقد اتفق المسلمون فيسر كافة العصور والأزمان على أن الزكاة فريفة مالية لاتجب على غيسر المسلم ، ومن ثم لايطالب بها كافر ولا أحد من أهل الكتسساب والذمة من نصارى ويهود ، ذلك لأنها ركن من أركان الاسلام ، فمسن اعتنقه خفع لها ومن لم يعتنقه لم يلتزم بها .

ان سماحة الاسلام فى معاملة غير المسلمين واحترام عقائدهـــم أبت أن تفرض عليهم فريبة لها صبغة دينية واضحة ، اذ أنهـــا تعد شعيرة من شعائره الكبرى وعباداته الأربع وركنا من أركانــه الخمسة ، فغير المسلمين يمكن أن تفرض عليهم ضريبة تعـــادل الزكاة تحت مسمى آخر غير الزكاة ان هم آنفوا اسم الزكاة (1).

وذهب جمهور الفقها من الصحابة والتابعين وغيرهم من السلف الصالح ، الى أن الزكاة تجب في مال المجنون حتى يعقــــل ، وهي ولا شك واجبة بعد البلوغ وتمام العقل ، ولقد استندوا فــي ذلك الى قول رسول الله صلوات الله عليه وسلم " اتجروا فــي أموال اليتامي لاتأكلها الزكاة (١٣) ، اذ يفهم من هذا الحديـــث أن الزكاة واجبة في مال اليتيم يخرجها وليه ووصيه ، فمـــال الصبى والمجنون تجب فيه الزكاة لانها حق يتعلق بالمال فــــــلا

<sup>(</sup>۱) د وسف القرضاوي - فقه الزكاة - مؤسسة الرسالة - بيلوت ۱۹۸۱ ، ص ۹۰ - ۱۱۹ •

يسقط بالصفر او الجنون ٠

#### المطلب الشالسيث

الشروط العامة الواجب توافرهــــا في وعاء زكاة الأمــــوال

الوعاء هو المصدر الذي يؤخذ منه الزكاة ، أو بعبارة أخسري هو المادة الخافعة للزكاة ، فوعاء زكاة الأموال هو الأمسوال، أي أن مصدر الزكاة هو المال ، فهي تجب في الأموال وتؤخذ منها ، أي أن الأموال في الفكر الاسلامي هي المادة الخافعة لزكاة الأموال وذلك مصداقا لقول الله تعالى " خذ من أموالهم صدقة تظهرهسسم وتزكيهم بها (۱) الأووله جل شأنه " وفي أموالهم حق للسائسسل

ويتناول الباحث هذا المطلب على متن النقاط التالية :

أولا : ماهية الأموال في الفكر الاسلامي •

شانيا : الشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخاضعــــة للذكاة .

ثالثا: وعاء زكاة الأموال بين التضييق والتوسيع ،

#### وفيما يلى دراسة تحليلية لهذه النقاط :

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة ـ الآية ١٠٣ -

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات ـ الأية ١٩٠

#### أولا : ماهية الأموال في الفكر الاسلام....ي :

المال يشمل كل ما يرغب الناس فى اقتنائه وامتلاك المن الأشياء من الأشياء ، فالمال هو ما يمتلك من جميع الأشياء كالثمار والزرع والغنم والابل والذهب والفضة وغيرها ، أما المال كممطلح شرعى فقد ذهب الفقهاء فى تعريف وتحديد مفهومه الى مذهبين هما (١):

# المذهب الأول (٢):

ويرى انصاره ان المال هو كل ما يمكن حيازته والانتفاع به على وجه معتاد ، وعلى ذلك لايكون الشيء مالا الا اذا توافر فيه شرطان متلازمان هما :

- (أ) أن يكون في الامكان حيارته -
- (ب) أن يكون في الامكان الانتفاع به بمورة معتادة -

ويستفاد مما خلا أن ما يمكن حيازته والانتفاع بـــــه بشكل معتاد يعد مالا ، كالسمك والطير، أما ما لا يمكن حيازته فلا يعد مالا ولو أمكن الانتفاع به ، وذلك كفوا الشمس وحرارتها ، كذلك لا يعد مالا ما لا يمكن الانتفاع به على وجه معتاد ولو أمكن احرازه فعلا ، وذلــــــك كحفنة تراب وقطرة ما ا .

<sup>(</sup>۱) د• يوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ـ ص١٢٤ - ١٢٥ -

<sup>(</sup>٢) وهو رأى فقها الحنفية ٠

ونخلص من ذلك الى أنه وفقا لهذا الرأى أن المال لايكون الا شيئا ماديا ملموسا ، كالسلع والأشياء والأعيان ، امسا منافع الأعيان فانها لاتعد مالا لعدم امكانيةحيارتها،

# المذهب الثانييي : (١)

ويرتئى أصحابه أنه ليس شرطا فى المال امكان احسسرازه بنفسه ، وانما يكفى امكان حيازة أمله ومعدره وعلسسى ذلك فان المال يشمل كلا من الأعيان ( الأشياء الماديسة) ومنافع الأعيان ، لأن المنافع تحاز بحيازة معادرهسسا ومحالها ،

ويرى الباحث أنه وفقا للرآى الثانى تعد شهرة المحلل وحقوق الاختراع والعلامات التجارية وحقوق المؤلفيلين وكافة الأصول المعنوية في أية منشأة « كل هذا يعلما مالا على خلاف المذهب الأول «

كما نرى أنه يمكن الاستئناس بهذين المذهبين فــــــــم التكييف المحاسبي والفريبي للزكاة ، بحيث يتــــــم تطبيق قواعد الزكاة عليها ، وان كان يعفي الفقها ، (٢)

<sup>(</sup>١) ذهب اليه فقهاء الشافعية والمالكية والحنابلة .

<sup>(</sup>٢) (١) المرجع السابق ـ ص ١٢٥ ـ ١٢٦ -

<sup>(</sup>ب) الفقية / الزين بن نجيم - البحر الرائق شرح كنــــــز المحقائق الجزء الثانى - بدون ناشر - بدون تاريسخ -عر ٢١٧ ( متوفى عام ٩٧٠ هـ ) .

يرى أن المفهوم الأول هو الذي تنطبق عليه قواعــــد الركاة ، باعتبار أن الأعيان ، لا المنافع ــ هي التــي يمكن أن تؤخذ وتجبى وتوفع في بيت المال وتوزع علــــي المستحقين ، وباعتبار أن الزكاة لاتتأدى الا بتمليـــك عين متقومة والمنفعة ليست عينا متقومة •

#### ثانيا : الشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخاضعة للزكاة

لا يخفع للزكاة كل مال ، فالزكاة لا تجب في كل مال، وانما لا بد من توافر كوكبة من الشروط في الأموال المكونية لوماء الزكاة وذلك حتى تخفع للزكاة ، وهذه الشيروط هي شروط عامة بمعنى انه يجب توافرها في أي ميسال حتى يخفع للزكاة ، بحيث اذا لم يتوافر بعضها أو كلها لم يخفع المال للزكاة ، وهذه الشروط العامة هي التسي تحدد نطاق الخفوع العام ، والي جانب هذه الشيروط العامة توجد شروط خاصة يجب توافرها في مجموعة ميسان العامة توجد شروط خاصة يجب توافرها في مجموعة ميسان التي تشكل نطاق الخفوع الخاص ، بل وقد توجد شيروط الخاضة المنزي أكثر خصوصية ترتبط بنوع معين من الأموال الخاضية للزكاة وهي تشكل نطاق الخضوع الخضوع الأكثر خصوصية ، وذليك

والشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخافعــــة للزكاة هي(١)؛

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ١٢٧ - ١٤٨ -

#### (١) أن يكون المال مملوكا للمكلف ملكية تامة لا ناقعة :

يشترط في المال الخافع للزكساة أن يكون ملكا تناهسسا للمكلف، فالزكاة هي تمليك المال للمستحقين له ، ولايعدر التمليك الا عن مالك وملكية الانسان التامة للمال تعنسي أن يكون حائزا له متعرفا فيه مختصا به ، أي أن يكسون المال في يده وحيازته بحيث يختص به وحده ويكون أحسسق بالانتفاع به من غيره ، أي يكون غيره محجوزا عن التعسرف فيه وانما له وحده الحق في استعماله والافادة منسسسه بجميع الفوائد المشروعة.

ويعبر فريق من الفقها الله عن هذا الشرط بشرط التمكيين سواء أكان هذا التمكن فعليا أم حكميا اذ يشترط فى المسال أن يكون متمكنا منه فعلا بحيث يكون فى يد مالكا عارفيا لموفعه غير ممنوع عنه ، أو في يد غيره باذن مالكيه ، كما يشترط اذا لم يكن هناك تمكن فعلى ان يكسون المال في حكم المتمكن منه بحيث يكون مرجوا غيسر ميروس منه ، كأن يكون المال فالا ولم يياس صاحب من وجدانه ، أو مغموبا ولم يياس من رده اليسسون أو مودما عند وديع جاحد وللمالك عليه بينة يرجسين

<sup>(</sup>١) هم فقهاء الزيدية -

<sup>(</sup>۲) الفقيه / آبوالحسن عبدالله بن مفتاح ـ شرح الأزهار ـ الجــر ً الأول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهرة ـ ۱۳۲۲ ه ص ۲۵۱ ـ ۳۵۶ ، (متوفى عام ۸۷۷ ه )

مما سبق يمكن القول بأن الأموال التالية لاتخفع للزكياة لعدم توافر شرط التمكن ( الملكية التامة ) :

#### (۱) المالالذي ليس له مالك معيـــن:

فأى مال ليس له مالك معين لايخفع للركاة ومثال ذلــــك الأموال المملوكة ملكية عامة وأموال الحكومة المجموعـة من الزكوات والفرائب وغيرها فهذه وتلك ملك جميع الأمــة وليس لها مالك معين ، من أجل ذلك قال بعض الفقها الأمــتجب الزكاة في مال فيي ولا في خمس غنيمة لأنه يرجــــع الى المرف في مصالح المسلمين " •

#### (٢) المال الفبيست ( الحرام ) :

فالمال الحرام لايخفع للزكاة لآنه لسيس ملكا لمن هو فسسى يده وانما هو ملك لمن أخذ منه حراما ، فهو مال حيسسر بطريق خبيث كالرشوة والسرقة والغصب والتزوير والفسسش والاحتكار والربا وسائر أكل أموال الناس بالباطل والمسر لا يعد من الوجهة الشرعية ما غنيا بالمال الحرام وان بلغ القناطير المقنطرة وطالت مدته في يده ، فالمال الحسرام لا يملك ولايطيب لأخذه ولا لورثته •

<sup>(</sup>۱) الفقيه / مصطفى السيوطى الرحبانى مطالب أولى النهى شرح غاية المنتهى ـ الجزّ الثانى ـ المكتب الاسلامى ـ دمشق ـ ۱۳۸۰ ه ص ۱٦ ( متوفى عام ١٣٤٣ ه )

فلقد ورد عن رسول الله على الله عليه وسلم قولــــــه "لايقبل الله السدقة من غلول (٢٣)"، والفلول هو المــال الذي غله صاحبه وأخذه من المال العام كمال الفنيمـــة، من أجل ذلك رأى بعض الفقها \* أنه لو بلغ الخبيث مــــن المال نصابا لاتلزمه الزكاة -

#### (٣) المال الموقوف على جهة عامـــة:

فمن الراجع أنه لايخفع للزكاة المال \_ أرضا كان أم غير ذلك \_ الموقوف على جهة عامة ، كالمساجد والفقــــراء واليتامى والجمعيات الخيرية ، أما المال الموقوف علــى معين \_ فردا كان أم جماعة \_ فيخفع للزكاة ، ومتـــال ذلك أن يوقف شخص ماله على ابنه أو ذريته أو على جماعة من الأشخاص .

#### (٤) مدخرات الموظفين الموهوبة لهم من جهات عملهم :

فما يكون للموظفين مبالغ نقدية ـ فى صورة مكافــــات مستحقة لهم أو مدخرات مرصودة لحسابهم ـ لدى جهـــات عملهم ـ حكومات كانت أم مؤسسات أخرى ـ لاتخفع للزكــاة اذا لم تكن ملكا تاما لهم كما فى حالة كونها منحـــة وهبة من الدولة أو المؤسسة لأنه لا يتم تملكها الابالقبغ

أما اذا كانت هذه المكافآت والمدفرات حقا للموظــــف لا تملك الدولة أو المؤسسة أن تلغيه ، ويستطيـــع أن يصرفها اذا أراد ، فالراجع أنها تخفع للزكاة لأنهـــاف في حكم الملك التام .

#### (٥) الديون المعدومة المحصلة :

فالراجح أن الديون المعدومة المحصلة لاتخفع للزكاة اطلاقا السواء لسنة واحدة أم لما مفى من السنين الوندن نرجلية الأراء التالية التى ذكرت فيمايتعللية بتزكية الدين :

#### الرأى الأول:

ويرى أنصاره خضوع كافة الديون للزكاة ، بحيث تكون على الدائن باعتباره المالك الحقيقى للمال .

# الرأى الثاني :

ويرى أتباعه خفوع كافة الديون للزكاة ، بحيث تكون علسى المدين باعتباره المتصرف فى المال والمنتفع به فعسلا ، ويرى بعض الفقها (1) انها تجب على المدين على وجسسه الخصوص اذا كان مماطلا وذلك عقابا له ،

#### الرأى الثالث:

ويرى أصحابه عدم خضوع كافة الديون للزكاة اطلاقا ،ومسن شم لايكلف بها الدائن ولا المدين ولاغيرهما ، وذلسك لأن ملك كل منهما غير تام ، فالمال الذي بيد المدين ليسله

<sup>(</sup>۱) الامام / أبو عبيد القاسم بن سلام - الأموال - مكتبة الكليـات الأزهرية القاهرة - ١٩٦٨ - ص ٤٣٢ ( متوفى عام ٢٢٤هـ) -

ويده عليه ليست يد ملك وانما يد تعرف وانتفاع ،والمسال على ملك صاحبه الدائن وان كان ليس في يده ، وأمــــا الدائن فالمال ليس في حوزته حقيقة ، وانما غيره هــــو الذي ينتفع به ويتعرف فيه ، ومن ثم فعلك الدائــــن له ليس تاما ، والى ذلك ذهب بعض الفقها ((۱) وهـــــورأى الظاهرية وعلى رأسهم الامام ابن حزم •

# الرأى الرابسع:

ويرى أربابه تصنيف الديون الى نوعين هما (٢):

#### (۱) ديون جيسدة :

وهى الديون المرجوة الأداء ، فتحصيلها مؤكد " كسسأن تكون على هلى الموسر مقر بها " أو على جاحد ولكسسن توجد عليه بينة قاطعة ، وتخفع هذه الديون الجيسسدة للزكاة طوال فترة الدين بالكامل ، ويقع عب " اخراجهسا على الدائن ، بحيث يؤدى زكاتها مع ماله السحافر في كل حول يحول " باعتبار أن الديون الجيدة بمنزلة ما فسسى يده وبيته "

<sup>(</sup>۱) الفقية / ابو محمد بن حزم الأندلسى ـ المحلى ـ الجزء الثانى مطبعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ۱۰۱ ( متوقــــى عام٢٤٥هـ)٠

 <sup>(</sup>۲) (۱) الامام/ ابو عبیدالقاسم بن سلام ـ المرجع السابق ـ
 ۵۰۶۳۳۵۳۰۰

<sup>(</sup>ب) الفقية / محمد الكاساتي ـ بدائع المنائع في ترتيــب الشرائع ـ الجزء الشاني ـ شركة المطبوعات العلمبــة القاهرة ـ ١٣٢٧ه ص ٩ ( متوفى عام ٨٨٥ هـ ) •

# (ب) ديون معدومـــة :

وهى الديون غير المرجو أخذها ، فهى ديون مجحودة وميئوس منها ، فحكمها حكم المال الضمار وهو المال غير المقدور الانتفاع به ، ومن أمثلتها الديون التى تكون على معسر لايرجى يساره أو التى تكون على جاحد ولا بينة عليليات وفيما يتعلق بخضوع هذه الديون المعدومة للزكاة ظهرت المذاهب التالية :

#### المذهب الأول:

لا تخفع للزكاة الا اذا قبضت ، وحينئذ تزكى عن فتسسسا الدين كاملة ، أى تؤدى زكاتها ـ عند قبضها ـ لمسسسا مفى من السنين وهى عند المدين ويقع عبه زكاتها علسسى الدائن حين استلامها (قبضها) -

#### المذهب الثاني :

لا تخفع للزكاة الا اذا قبضت ، وحينئذ يزكيها الدائسسن عن سنة و احدة وليس عن مدة الدين كاملة ، أى أنهاتخضع لعام و احد ولا تخفع لما مض من السنين وهي عند المدين.

#### المذهب الثالث:

لا تخفع للزكاة اطلاقا اذا قبضت ، فلا زكاة تجب فيهسا، لا لسنة واحدة ولا لما مضى من السنين ( مدة الديسسن الكاملة ) ، وانما يبدأ صاحبها بها حولا جديدا مسسن تاريخ قبضها ، وذلك باعتبار أنها في حكم المسسسال الضمار الذي لايقدر مالكه على الانتفاع به وتنميته •

ونحن نرجح الرأى الرابع والمذهب الثالث منه ، على اعتبـــار أن الديون الجيدة ( مرجوة الأدا ً ) تخفع للزكاة سنويا مـــع ما يكون لدى صاحبها من أموال أخرى ، أما الديون المعدومــة فلا تخفع للزكاة لأنه ميئوس منها ، كما لاتخفع للزكاة اطـــلاقا ولو تم تحصيلها وقبضها باعتبار أنها في حكم المال الضمار-

#### ثانيا:أن يكون المال نماء أو شاميا بالفعل أو قابلا للنماء :

يشترط في المال الخافع للزكاة ، أن يكون نما ً في ذات السار والنما ً لغة هو الزيادة والفضل ، ومثال ذلك الزروع والثمار وعسل النحل ومنتجات الألبان فهذه تمثل نما ً في ذاتها ، وعلى ذلك فان ما يطرأ على المال من فضل وزيادة يخفع للزكاة .

فان لم يكن المال الخافع للزكاة نماء في نفسه اشترط أن يكون هذا المال ناميا فعلا أو قابلا للنماء،ونماء المال يعنى ان يكون من شأن المال أن يدر على صاحبه ربحا ودخلا وغلى ال وايرادا جديدا متكررا ، وعلى ذلك لايخفع للزكاة الا المسال النامي .

ويقع النماء على صنفين هما (١).

<sup>(</sup>۱) (۱) الفقيه / محمد بن الهمام ـ فتح القدير ـ الجـــــرِّ الاول ـ مطبعة معطفى محمد ـ القاهرة ـ بدون تاريـــــخ - ص ۶۸۲ متوفى عام ۸۹۱ هـ) .

<sup>(</sup>ب) الفقية / محمد امين ( ابن عابدين ) ـ رد المختــــار على الدر المختار ـ الجزء الثاني ـ طبعة استانيـــول بدون تاريخ ـ ص ۷ ( متوفى عام ۱۲۵۲ ه ) -

#### (۱) نماء حقیقی (فعلی):

ويعنى أن يكون من شأن المال أن ينمو فعلا نموا الهيــا دون تدخل من أحد ، فالنما ً الحقيقى يكون ناتجاعن سنــن الله الكونية - كما في نما ً الأنعام بالتوالد والتناســل والدر ( اللبن ) وتربية اللحم - كما يكون ناتجا عــن ممارسة ما يجلب الزيادة ، كما في ممارسة التجارةوغيرها، ويترتب على النما ً الحقيقى اذن زيادة فعلية تطرأ علـسي المال ،

# (ب) نماء تقدیری (حکمی ) :

ويعنى أن يكون من شأن المال امكانية انمائه وزيادتــه الا أن صاحبه تكاسل عن تنميته ، فأعتبر مالا ناميـــا حكما ( تقديرا ) على الرغم من تقاعس صاحبه عن تنميتـه وتثميره فعلا ، ومثال ذلك النقود فهى أن تم تشفيلهــا ودورانها أصبحت مالا ناميا بالفعل ، أما اذا ظلت عاطلــة دون تقليب وتحريك اعتبرت مالا ناميا حكما وخفعت فــــى كلتا الحالتين للزكاة •

ويؤدى ما خلا أنه يشترط لخفوع المال للزكاة أن يكون نمساء في ذاته أو يكون من شأنه أن ينمو ويغل ايرادا ودخلا بقطيع النظر عما اذا كان صاحبه ينميه بالفعل أم لا ، فحقيقيسسسة ( فعلية ) النماء غير مشروطة وحدها ، وانما يشترط كسون المال تابلا للاستنماء وفي هذا مدعاة لحفز أرباب الأموال السي تنميتها بالفعل والا تناقمت تدريجيا مع كر السنين وتوالسسي الأرمان -

وتتجلى حكمة اشتراط النماء في المال الخافع للزكاة في المال الفافع للزكاة في المال الشرط يمكن المكلف من المساهمة في مواساة الفقيراء على وجه لايمير هو فقيرا ، أي بحيث لا يزداد عدد الفقيراء واحدا وبحيث لايظل عدد الفقراء كما هو ، وهذا لايتحقق الا اذا كان المال الخافع للزكاة ناميا بالفعل أوبالقوة ( بالامكيان والقابلية ) فالمكلف يعطى من فضل ماله قليلا من كثير، وبذليك يتحقق قول رسول الله صلوات الله عليه وسلم " ما نقص ميال من صدقة (٣٣)" وذلك لأن الجزء القليل الواجب من مال كثير نام مغل لاينقعه أبدا ، أما اخضاع المال الذي لانماء له أصيل للزكاة فانه يؤدي الى افقار المكلف مع تعاقب السنوات خاصة مع استمرارية الانفاق منه ، من أجل ذلك اتفق جمهور الفقيهاء على أن العلة في خضوع الأموال للزكاة هي نماؤها فعييا

وتأسيسا على ما تقدم فان الأموال التالية لاتفضع للزكــــاة لانتفاء شرط النماء عنها :

# (١) الأموال المقتناه للاستخدام الشخصى:

فالزكاة تجب فى الأموال النامية ، أما الأموال المعسدة للانتفاع والاستعمال الشخص وأموال القنية التى تشتسرى بقعد الاستخدام الشخص لايقمد اعادة بيعها ، فكل هسده الأموال لاتخفع للزكاة ، لأنها ليست مرهدا للنماء،فهسسى ليست مالا ناميا بالفعل ولا بالقابلية ومن هذه الأمسسوال دواب الركوب ودور السكن وآلات المحترفين وأشسسسات المنزل ،

فلقد، صبح من رسول الده على الله عني، وليم قوليه "ليس على المسلم في غربه ولا عدده عنه "انته وذهبيب جمهور الفقها والى أن انتقال المال الناهي من جههية الستخدام والاستعمال الشخص يجعبيل المال غير خاضع للزكاة ، من أجل ذلك رأوا عدم خفيلوا الأنعام العاملة في السقى والحرث والجر للزكاة نظيرا

#### (٢) الأموال المعجوز عن تنميتها :

يرد العجز عن تنمية المال الى جهاين هما :

(1) عجز من جهة رب المال نفسه :

ويخفع المال المعجوز عن تنميته من هذه الجهـــــة للزكاة بغض النظر عن سبب هذا العجز اذ يفتـــرض فى المسلم اتخاذ كل وسيلة مشروعة وعمل الحيلــــة لتثمير ماله اما بنفسه أو بمشاركة غيره أو عــــن طريق وكيله ونائبه •

#### (ب) عجز من جهة المال ذاتــه :

ومن أمثلة الأموال المعجوز عن تنميتها من هــــده الجهة مايلي :

- .. المال المغصوب الذي لابينة على غاصبه
  - ـ الدين الذي لا يرجى وفاؤه ٠
- المال المدفون الذي نسى مكانه أو ضل صاحبه عنه ٠
  - .. المال الذي ضاع أو سقط من صاحبه •

- المال الضمار وهو المال المختفى المتغيب ال---دى لا يرجى ويشمل كل مال غير مقدور الانتفاع به مع قيام أصل الملك •

وكل هذه الأموال المعجوز عن تنميتها من جهة المال ذاته

شالشا وعا الكاة الأموال بين التفييق والتوسيع :

ظهرت مدرستان في تحديد وعاء الزكاة ، هما :

#### المدرسة المضيقــــة:

ويرى أنصارها تفييق وعاء الركاة ، وذلك عن طريق الاقتصار فقط على الأموال والأصناف التى أخذ منها النبى ملى الله عليه وسلم الزكاة ، فالزكاة عندهم لاتجب الا في ثمانية أموال نامية ، هى الابل والبقروالغنم والحنطة (القمح) والشعير والتمسسر والذهب والغفة ،

ووجهة نظرهم فى ذلك أن هذه الأصناف الشمائية وردت على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم على سبيل الحجر لا المشال والحق أن أصحاب هذه المدرسة هم أهل الظاهر (الظاهرياتة) الذين يتمسكون بظواهر النصوص وعلى رأسهم الامامان الن حسنم والشوكاني •

المدرسة الموسعىسة:

ويذهب اتباعها الى توسيع وعام الزكاة ، اذ يرون أن كـــل

مال نام يصلح لأن يكون وعاء ومعدرا للزكاة ،ولو لــــم ينص الرسول صلى الله عليه وسلم على وجوب الأخذ منــــه بذاته (۱).

فهم يقيسون كل مال نام على الأموال التى أخذ منهاالرسسول وأصحابه الزكاة ، ويرون أن عدم أخذ النبى الزكاة مسسن بعض الأموال النامية في عصره ، انما كان لأن نماءها كسان ضعيفا ، فلم يخفعها للزكاة تخفيفا على أصحابها وتشجيعا لهم ،

وترتيبا على ذلك يخفع للزكاة بالقياس عروض التجسسارة والخيل والعسل وكافة الفواكه والخضراوات والدخسسسول والايرادات وغيرها ، اذ العدل يقتضى ذلك ،

ووفقا لهذه النظرة الموسعة لوعاء الزكاة ، تقع الأمسوال النامية التي تؤخذ منها الزكاة على ثلاثة أنواع ،هي :

(۱) أموال تؤخذ من أصلها ونمائها (غلته ) عند كـــــل حول ، وذلك كما في زكاة الأنعام وزكاة عروض التجارة، ومرد الأخذ من الأصل والنماء معا تمام الملـــــــــة والارتباط بين الأصل ونمائه (فوائده وثماره وغلاته).

١) ١٠٠ يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ص ١٤٥ - ١٤٩ -

- (٢) أموال تؤفد الزكاة من أصلها غقط ، اذ تفرض الزكاة فيها على رأس المال فقط ، ومثل ذلك السذهب والفضة والنقود .

ومن أصحاب المدرسة الموسعة الامام أبو حنيفة والشيسسخ محمد أبو زهرة والدكتور يوسف القرضاوى ، ونذهب السسس ما ذهبت اليه هذه المدرسة ايمانا منا بأن الشريعسسة الاسلامية لاتفرق بين متماثلين ، اذ ليس من العدل اخفساع أحد المتشابهين للزكاة وعدم اخفاع الآخر ،

# المطلب الرابسيع \_\_\_\_\_\_الاعلماءات من زكاة الأمسيسوال

اعفا المال من الركاة معناه أن الأمل هو خفوع هذا المسسال لها ووجوبها فيه ، وانما تم التجاوز عن هذا الخفوع أو هذا المال لسبب من الأسباب ، وتقع الاعفا ات من زكاة الأموال علسي صنفين هما :

#### أولا : اعضاء الحد الأدنى للغشي ( النصاب ) :

لم يوجب الاسلام الزكاة في كل مال نام قل أو كتسسر، اذ أنه أعفى المال القليل من الزكاة وونع للأمسوال حدا معينا اذا بلغته وجبت فيها الزكاة ـ اذاشتسرط جمهور الفقها أن يبلغ المال ـ أيا كان نومسسه \_ مقدارا محددا يسمى النصاب ،

والنبصاب اذا هو الحد الأدنى للغنى ، فالزكاة لاتجسب الاعلى الأغنياء ، ومن ثم كان ضروريا وضع حد معيسن يعتبر من بلغه في أدنى مراتب الغنى ، وعلى ذلك تم اعتبار النصاب في جميع الأموال الزكوية ، اذ لايحصل الغنى بدون بلوغ المال النصاب ، فالنصاب يعبراذا عن الحد الذي يعفى ما دونه من الزكاة ، اذ ما دونسه يعد مالا قليلا معفوا عنه ولايعد صاحبه غنيا ،وعلسس ذلك قيل بأن النصاب هو الحد الأدنى للغنى الموجسب للزكاة -

وسند اعضاء النصاب من الركاة قول الله عر وجسسل "ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو (۱) وقول رسسول الله على الله عليه وسلم " لاصدقة الا عن ظهرغنى (۵۳) فالعفو هو الفضل والزيادة ، والزكاة انما هى ضريبة شرفذ من الغنى وترد على الفقير، اذ لا معنى لأخسسذ ضريبة من الفقير، وهو فى حاجة الى أن يعان لا أن يعين "

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ـ الآية ٢١٩ ٠

ولقد صع عن رسول الله على الله عليه وسلم تحديه المهال المنصاب في كل نوع من المال المفقد أعلى عليه المهالة والمسلام مادون أربعين من الغنم وما دون خمس أواق(مائتسى درهم) من الفقة وما دون خمسة أوسق ( خمسون كيلة مصرية ) من الحبوب والشمار والزروع •

ولقد عبر بعض الفقها <sup>(۱)</sup> عن اعضا ما دون النصلل المعطلح المعلام الزكاة عما دون النصاب ، ويرى الباحث أن كلمة الاسقاط هذه تعنى أن الزكاة واجبة وأن المال يخفع لها بيد أنها أسقطت في قدر معين ، وأعفى هللله القدر منها لمراعاة ظروف معينة التقدر منها لمراعاة ظروف معينة التحدر منها لمراعاة طروف معينة التحدر المنها المراعاة طروف معينة التحدر المنها لمراعاة طروف معينة التحديد ا

ولا شك ان اعفاء ما دون النصاب فيه رفق بأصحاب الأمسوال ، ومواساة لحالهم وقدرتهم على الدفع ، فالزكاة تأخذ فسسى حسبانها المقدرة التكلسيفية للممول ( المزكى) - ولقسد اتجه التشريع الوفعى الفريبى الحديث الى اعفاء أصحساب الدفول والثروات المحدودة من الفرائب ، وهذا أمر سبقست به الشريعة الاسلامية منذ أربعة عشر قرنا من الزمان .

أما عن الأسلوب الاجرائى لاعفاء النصاب ( الحد الأدنيييي المغنى ) ، فانه ينظر الى المال ، فان كان وعاء الركياة لهذا المحال ـ بعد خصم حد الكفاية المعفى ـ أدنى مين النصاب ، أعفى هذا الوعاء بالكامل من الركاة ، أمينا اذا كان هذا الوعاء قد بلغ النصاب أو تعداه انتفييي الاعفاء ووجبت فيه ـ أى في الوعاء كله ـ الركاة حسيب السعر المحدد وحسب الشريحة التي يقع فيها الوعاء،

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ص ١٤٩ - ١٩٥١ ، ١٩٩٠

# ثانيا : اعفاء حد الكفاية ( المسنوع: اللائق بالمعيشة ) :

حد الكفاية هو ذلك القدر من المال الذي يكفي صاحبه لقضاء وسد حوائجه الأصلية ، وهو يعفى من الركساة ، اذ اشترط جميع الفقهاء لوجوب الركاة في المسلل أن يكون فاضلا (عفوا) عن الحوائج الأصلية لمالكه ، فلا يكفى لوجوب الركاة أن يتوافر لدى الشخص مسلل بلغ النصاب ، وانما يشترط أيضًا أن يكون هذا المال الذي بلغ النصاب زائدا عن حوائج المكلف الأصلية ، الذ أن الذي توافر له النصاب ولكنه محتاج اليسسه لقضاء حوائجه الأصلية يعتبر غير غني ومن ثم لاتجسب عليه الركاة ، لأن هذا المال مشغول بالحاجة الأصلية ، فأصبح المال معدوما اذ قال بعني الفقهاء (١) "المشفول بالحاجة الأصلية كالمعدوم" ، فالمال الذي لايسد حوائسية ماحبه الأصلية لا يكون صاحبه به غنيا ومن ثم وجسسب اغفاؤه من الركاة .

ولقد فسر الفقها ؛ الحوائج الأصلية للمزكى ، ورأوا أنها تشمل مايلى :

(١) الحاجات التي تدفع الهلاك عن الانسان تحتيقا :

وهى الحاجات التى اذا لم تسد تعرض الانسان للهسلاك والموت الفعلى بسبب عدم قضائها وتوفيرها للسسسه، ومن هذه الحاجات مايلى ب

<sup>(</sup>۱) الفقية / محمد أمين ( ابن عابدين ) \_ المرجع السابق \_ ص ٦

- (أ) الطعام والشراب اللذان يكفيان الانسان ود - سن يعولهم لمدة سنة كاملة -
- (ب) الثياب اللازمة لدفع الحر والبرد (كسسسوة الصيف والشتاء) -
  - (ح) دور السكن التي يسكن بها -
  - (د) آلات الحرب التي يدفع بها كيد الأعداء •

وعن هذه الحوائج قال بعض الفقها و (١) " المعتبرهو المطعم والملبس والمحكن وسائر مالابد منه على مسا يليق بحاله بغير اسراف ولا اقتار لنفس الشخص ولمسن هو في نفقته "٠

(٢) الحاجات التي تدفع الهلاك عن الانسان تقديرا :

وهى الحاجات التى اذا لم تعد لم يتعرض الانسسان للموت الفعلى وانما يحكم عليه بأنه ميت تقديسرا، ومن هذه الحاجات ، مايلى :

#### (أ) آلات الحرفــــة :

وهى آلات الصانع التى يستخدمها فى صنعتــــنى والسعى على معاشه ، وفى هذا يقول بعــــنى الفقها و(٢)" ومن كان خياطا أو نجارا أو غيــر ذلك من أهل الصنائع أعطى ما يشترى به مــــن الآلات التى تصلح لمثله •

<sup>(</sup>۱) (۱) مديق حسن خان ـ الروضة الندية شرح الدرر البهية البرَّ الشاني ـ ادارة الطباعة العنيرية ـ القاهرة ـ بـدون شاريخ ـ ص ٣١١٠

<sup>(</sup>۲) الفقيه/ احمد النووى ـ المجموع (شرح المهذب) الجزائلسادس ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ١٩٣ـ ١٩٥ ( متونى عام ١٩٦ هـ ) •

#### (ب) الــــزواج:

فالطعام والشراب واللباس ليبت حاجه الانسسسان الوحيدة وانما يفم اليها الزواح ، اذ يجسسب أن يكفلها حد الكفاية ، وفي ذلك يقول أحسست الفقها ((۱)" ان عن شمام الكفاية ما يأذ سسده الفقير ليتزوج به اذا لم شكن له زوجة واحتساج للنكاح "،

#### (ح) كتب العلــــم :

فالاسلام يحب التعلم ويكره الجهل ، ويعتبــــر الأخير كالموت ، من أجل ذلك قال بعض الفقها ، (٢) " يجوز للفقير الأخذ من الزكاة لشراء كتــــب يحتاجها من كتب العلم التى لابد منها لمصلحــة دينه ودنياه " •

#### (د) أثاث المنسلول:

ويعد من عروض القنية التى تقتنى للاستعمــــال الشخصى »

<sup>(</sup>۱) الفقيه / مصطفى السيوطى الرحباني ـ المرجع السابق ـ ص١٤٧٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه / أبو الحسن المرداوى ـ الانصاف فى الراحج من الخلاف ـ الجزُّ الثالث ـ مطبعة السنة المحمدية ـ القاهرة ـ بـدون تاريخ ـ ص ١٦٥ ( متوفى عام ٨٧٥ ه ) .

#### (ه) دابة الركـــوب:

وتعد من مستلزمات الاستخدام والانتشاع الشخصي -

#### (و) الديـــون:

فالمدين يحتاج الى قضاء دينه ليدفع عن نفسه هم الليل وذل النهار والحبس الذى هو كالهلاك •

فلقد اشترط الفقها أن يكون النصاب سالما من الديسسن حتى يخفع للزكاة ، فاذا كان المالك مدينا بدين يستغرق النصاب أو ينقصه فان الزكاة لاتجب عليه فيه ، وهسسندا الشرط يعد من ضرورات تمام الملك ( الملكية التاعسسة ) ومتطلبات الفضل عن الحوائج الأصلية -

ويمكن تصنيف الديون التى تقع على المزكى ( المكلــــف أو الممول ) من زاويتين هما (۱):

(١) من زاوية ميقات الاستحقاق : يبوب الدين الى :

#### (۱) دین حـــال :

أى أنه دين معجل ليس مؤجلا ، ودشال ذلك ديسسن القرض ، ونفقة الزوجة اذا صارت دينا على الزوج الزوج ملحا أوقضا ، ونفقة الأقارب الذيسسن يعولهم المكلف ويلتزم بهم ،

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ١٥٥ ـ ١٦٦ -

#### (ب) دین مؤجـــــل :

فيو ليس دينا معجلا ، ومشال ذلك مداق ( ميهر) النوجة المؤجل الى أقرب الأجلين ( المسسسرين او الطلاق ) .

ولقد ظهر بصدد هذا التصنيف الرأيان التاليان فيمسا يتعلق باعفائهم من الزكاة باعنبارهما من الحوائسيج الأعلية :

#### الرأى الأول:

ويرى انصاره أنه يشترط أن يكون الدين حالا حتى يعفى من الزكاة ، وعلى ذلك فان الدين المؤجل لايمنـــع وجوب الزكاة فيه ولا يعفى منها ، ومرد ذلك أن المكلف لا يكون مطالبا به عادة في الحال بخلاف الديـــــن المعجل (1).

#### الرأى الثانيين :

ويرى أربابه أن كلا النوعين من الدين ( الحسسال والمؤجل ) يعفيان من الزكاة ويمنعان وجربها وذلسك لعموم الأدلة وهذا هو الرأى الراج .

# (٢) من زاوية المستحقيصيين:

تصنف الديون السبي:

# (1) ديون (حقوق ) اللــــه :

وهو الديون المستحقة لله تعالى ، كديون النسذور والكفارات وغيرهما •

#### (ب) ديون حقوق العبـــاد :

وهى الديون التى لها مطالب من جهةالخلق (العباد) كالديون التى للمديق ويرى بعض الفقها المنافع الركوات المستحقة عن سنوات خالية تعد من قبيل حقوق العباد ، اذ أن لها مطالبا من جهة العباد وهو الامام النائب عن المستحقين لأن له طلــــب

وفيما يتعلق بهذا التبويب ظهر الرأيان التاليسسان بخصوص مدى اعفائهما من الزكاة :

# الرأى الأول:

وذهب مؤيدوه الى أنه " يشترط للاعفاء من الزكـــاة

ومنع وجوبها أن يكون لسلدين مطالب من جهة العباد (١)

والحق أن هذا الرأى يكون مناسبا اذا كانت الحكومة المسلمة هي التي تقوم بأمر الزكاة وذلك حتمدورا لا يدعي من يشاء من أرباب المال أن عليه نمسدورا أو كفارات أو نحو ذلك مما لايستطاع تحقيقه واثباته أو نفيه -

#### الرأى الثانسسى:

وذهب منتهجوه الى أنه يستوى فى الاعفاء ومنع وجسوب الزكاة ديون الله وديون العباد ، استنادا الى قسول رسول الله ملى الله عليه وسلم "فدين الله أحسسق أن يقفى"(١١)

ويناسب هذا الرأى حالة ما اذا كان المكلف هــــو الذى يخرج زكاته الى المستحقين بنفسه ، اذ لـــه أن يحسم ديون الله وديون العباد من ماله شـــم يؤدى الزكاة على ما تبقى أن يبلغ النصاب • هــده هى الحوائج الأملية التى اتفق الفقها على اعفــا مايقابلها من مال لازم لسدها ، والحق أن هـــده الحوائج الأصلية تختلف من بلد لأخر ومن زمان لأخـر ، والأفضل أن يعهد الى أولى الخبرة والأمانة والــراى والعلم أمر تقديرها في فو وقواعد الاسلام الانفاقيــة التى تدعو الى الاعتدال في الانفاق والقعد فيه =

وأجمع الغقها على أن الحاجات الأصلية تتسع لتشمــــل الحاجات الأصلية للمكلف بالزكاة ومن يعولهم من زوجـــة وأولاد \_ مهما كان عددهم \_ ووالد وأقارب تلزمهــــم نغقتهم فجميع الحوائج الأصلية لهؤلا عميها من حواكــــج المكلف ( المزكى ) الأصلية •

مما خلا يتفح أن الاسلام سمح باعفاء حد الكفاية للمكلسف من الركاة ، وذلك أن الحوائج الأصلية التى ذكرهاالفقهاء هي بمثابة "حد كفاية "كما عبر عنها بعضهم وهي ليسست "حد كفاف "كما تفعل التشريعات الغريبية الحديثسسة اذ الأخيرة تسمح بخصم ما يقابل حد الكفاف أي ما يسسد الرمق فقط أو بعبارة أخرى تسمح بخصم اعفاء الحسسد الأدنى لمستوى المعيشة ( الحد الأدنى اللازم للمعيشة) وهذا الأخير يتعلق بمتطلبات البقاء والحياة فهو يشمسل الطعام والشراب والملبس بحيث اذا لم تؤمن وتسد هسسذه الحاجات تحقق الهلاك الفعلى ، أما المنهج الاسلامي فيعفسي ما يقابل حد الكفاية وهو ما يتعلق بمتطلبات الحيسساة الكريمة أي بالمستوى اللائق للمعيشة ، ذلك أن حد الكفاية هو مستوى معيشي أرقى من حد الكفاف فحد الكفاية يقابسل ما هو معروف حديثا باسم الرخاء المادي أو الرفاهيسة

وقد عبر أحد الفقهاء (١) عن حد الكفاية هذا بقولـــــــه " ان الحد الذي ينتهى اليه العطاء في الصدقة هــــــو الكفاية التي بها قوام العيال وسداد الخلة" ،

<sup>(</sup>۱) الامام / ابو سليمان الخطابى ـ معالم السنن ـ الجزَّ الثانى ـ مطبعة انصار السنة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٢٣٩ـ (متوفى عام ٣٨٨ هـ ) •

ويترتب على اعفاء حد الكفاية أن المال الذى يسزكسسسا، هو المال الفافل عن الحوائج الأهلية والذى بلغ نصابسا، وطالما كان ـ مالا فافلا زائدا فان المزكى يدفع زكاتسه طيبه بها نفسه لأن حوائجه مصانة مقفية على عكس مسسسا اذا كانت حوائجه غير محترمة ، اذ فى هذه الحالة يدفسسع الزكاة وهو فى مسيس الحاجة والشوق اليها وعلى ذلك فسان اعفاء حد الكفاية له جانب سلوكى هام بالنسبة للمكلسسة ذلك لأن الزكاة ترعى حوائجه وتراعى ظروفه ومتطلباتسسه وحاجاته وديونه وأعبائه العائلية وغيرها من ذلك يتفسسح وحاجاته وديونه وأعبائه العائلية وغيرها من ذلك يتفسس ذات طبيعة شخصية لا عينية ، وهو ما فطن اليه جزئيسسا الفكر الضريبى المعاصر ، اذ الأخير يعطى الحد الأد سسسا اللازم للمعيشة ليس هذا فقط بل لشخر. -نمكنف وحده أو لسه ولثلاثة فقط من أولاده ودون أي التفات الى من يعولهسسم المكلف من والد ووائدة وأقارب أخر .

أما عن الأسلوب الاجرائى لتطبيق اعفائى الحد الأدنىسى للفنى وحد الكفاية ، فيتلخص فى أن يخمم من مال المكلسسف حد الكفاية أولا ثم ننظر فى المال المتبقى بعد هـــــــــــذا الخمم ، فان كان أقل من النماب ( الحدالأدنى للفنسسى ) أعلى ، أما ان كان مساويا له أو أكبر منه انتفى الاعفاء وتخرج الزكاة عن هذا المال ـ بعد حسم الكفاية حـحسب البيعر المحدد وحب الشريحة التى يقع فيها هذا المال ،

# المبحث الثانسي

#### موازنة بين نطامى الزكاة والفرائسيب

لقد ثار الجدل بين الكتاب والمهتمين بالكتابة والتطبيه المتعلقين بالزكاة والفريبة ، حول ما اذا كانت الزكاة بمثابه فريبة مالية أو أنها ليست كذلك ،

والحقيقة أن الزكاة ليست مرادفا للضريبة وان اتفقت معهــــا فى بعض الوجوه ولذلك فاننا سنتناول هذا السمبحث فى المطالــــب الثلاثة التالية :

المطلسب الأول : بطلان الادعاء بأن الضريبة والزكاة صنوان -

المطلب الثانى: المبادى الغريبية التي يمكن استنباطها

من نظام زكاة المال -

المطلسب الثالث: الهيكل المقترح لتطبيق نظام الزكسسساة

والضرائب في العصر الحاض •

## المطلسب الأول

# بطلان الادعاء بأن الضريبة والزكاة صندوان

لقد كيف بعض الكتاب (١) زكاة المال على أنها ضريبة ماليـــة

<sup>(</sup>۱) د، على عبدالرسول " المبادئ الاقتصادية في الاسلام ، والبناء الاقتصادي للدولة الاسلامية " ـ القاهرة ـ دار الفكرالعربـــى ١٩٦٨ ـ ص ٢٤٥ ، ص ٢٨٦ -

الا أن الحقيقة أن هناك تباينا شاسعا بين الضريبة والزكـــساة وان وجدت بعض أوجه التشابه بينها -

فالبرغم من أن الفريبة والزكاة قد تتشابهان فى كونهمسا تفرضان على القادرين على الدفع ، بمعنى أنه كما أن الزكساة لا تجب فى أى نوع من المال اذا بلغ نعابا وكذلك الغريبسسة لاتفرض الا على القادرين الا أن معايير القدرة أو عدمها هنسسا تحددها القوانين الوفعية • كما تتشابه الغريبة والزكاة فسى كونهما اجباريتين ، هذا بالاضافة الى أنهما تدفعان دونانتظار لمصلحة خاصة ، الا أن هناك أوجها كثيرة للاختلاف والتباين فيما بينهما •

وتتضح نقط الاتفاق هذه ونقط الاختلاف بين كل من الركسساة والفريبة من تعريف الركاة على أنها حق مقرر في أمــــوال المسلمين الأغنيا ورضه الله عليهم شكرا لنعمته وتقرباليه وتزكية للنفس والمال تحقيقا للتفامن الاجتماعي ويعــرف هذا الحق في مصارف خاصة ، أما الفريبة فهي فريفة الزاميسة يلزم الممول بأدائها الى الدولة تبعا لمقدرته على الدفـــع بغض النظر عن العنافع التي تعود عليه هن ورا الخدمـــات التي تؤديها السلطات العامة وتستخدم حصيلتها في تغطيسة النفقتات العامة وتحقيق بعض الأهداف الاقتصادية والاجتماعيــة وغيرها ، ويتضع من هذين التعريفين نقط الخلاف والاتفاق التاليــة بين الزكاة والفريبة :

# أولا : أوجه الاتفاق بين الركاة والفريبـــة :

- (۱) يتوافر في كليهما عنص القسر والالزام في أخذهمسا ، والزكاة تؤخذ بالحرب اذا امتنع أرباب الأموال عسسن أدائها كما فعل سيدنا أبو بكر مع مانعي الزكاة -
- (٢) كلاهما يدفع الى هيئة عامة كالسلطة المركزيةوالسلطيات المحلية ، فالأصل في الزكاة أن تجبيها الحكومييية بواسطة جهاز السعاه ( العاملين عليها ) .
- (٤) كلاهما له أهداف مالية واقتصادية واجتماعية وسياسية، الا أن أهداف الركاة أوسع أفقاو أعمق جذورا ·

#### شانيا : أوجه التباين بين كل من الزكاة والضريبة :

وتتمثل هذه الأوجه فيما يلي :

(١) الاسم والعنوان والدلالة :

تحمل كلمة الزكاة دلالات التطهير والتنمية والبركية اما الفريبة فتحمل معنى المغرم (الغراميية) والجزية والأمر الثقيل -

(٢) الماهية والوجهـــة:

فالزكاة عبادة وشعيرة من شعائر الاسلام ، فهى ركـــن ديني من أركانه لم تفرض الا على المسلمين ، أمـــا

الفريبة فهى التزام مدنى محض خال من كل معنسسى للعبادة والقربة الى الله ، ومن ثم فهى تفرض علسى المسلم وغيره •

## (٣) تحديد الأنصبة والمقادير والوعاء:

تخفع الفريبة في تحديد وعاشها وأنصبتها ومعرهـــا ومقاديرها لاجتهاد السلطة وتقدير أولى الأمر، أمــا الركاة فهي حق قدره وحدده الشارع الاسلامي وليـــاس لأحد غيره اجراء أية تعديلات فيها -

## (٤) الثبات والسسسدوام :

فللركاة صفة الثبات والدوام والخلود مادام فسسسى الأرض اسلام ومسلمون ، أما الضريبة فليس لها طابسسع الثبات والدوام لا فى نوعها فحسب بل وفى مقاديرهسا وأنصبتها »

## (ه) المصـــرف:

للزكاة مصارف خاصة لاتصرف فى غيرها وتكون لهـــــــة ميزانية مستقلة ، أما الضريبة فتصرف فى تغطيــــة النفقات العامة للدولة ، لذا فهى تدخل المرزانيـــة العامة للدولة »

#### (٦) العلاقة بالسلطة الحاكمسة :

النزكاة علاقة بين المكلف ( المزكى ) وبين ربسه، أما الفريبة فهى علاقة بين المكلف بها وبين السلطة الحاكمة - 

## (٧) الأهداف والمقاصــــد :

فللزكاة أهداف روحية وخلقية وسلوكية فضلا عن الأهداف المالية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية ، أمسسا الضريبة فلا تتوافر لها الأهداف الروحية والخلقيسة والسلوكية -

# (٨) الأساس القانوني والنظري لفرض كل منهما :

الأساس القانونى لفرض الفريبة هو النظرية التعاقديسة أو نظرية سيادة الدولة ، أما أساس فرض الركسساة فهو النظرية العامة للتكليف أو نظرية الاستفسسلاف أو نظرية التكافل بين الفرد والمجتمع ، أو نظريسة الأفاء بين المسلمين ، وثمة فارق كبير في الاحسساس والمحتوى والفلسفة والمقاصد بين نظريبات فسسسرض الفريبة ونظريات فرض الزكاة ،

وهكذا يتفح لنا أن ثمة تباين شاسع بين كل من الفريبسة والنزكاة ، الا أنه بالدراسة والتحليل نجد أنه يمكن مسسسن دراسة وتحليل نظام زكاة الأموال أن نستخلص كثين مسسسسن المبادئ الفريبية التى تتفق مع السفكر والنظم الفريبيسسة الحديثة وهو ما سنوفحه في المطلب الثاني من هذا المبحث ،

# المبحث الشانسسى

المبادى الفريبية التى يمكن استنباطهــــا مــن نظـــام زكـساة الأمــــوال

يمكن عرض أهم المبادى والنظريات والأفكار الفريبية المستنبطة من نظام زكاة الأموال كما يلى :

#### أو▮ : الزكاة نظام مالى حكومــــى :

ففلا عن أن الركاة عبادة من العبادات ، فانها نظسام مالى حكومى بمعنى أن الدولة المسلمة تتولىسسسى الاشراف على تنفيذه ، ومن هنا كان ارسال السعليا والجباه والمعدقين والعمال لأخذ الأنعام والفرائسي الواجبة من أربابها ، فالزكاة ليست احسانا فرديسا وانما هى تنظيم اجتماعى تشرف الدولة عليه ويتسولاه جهاز ادارى منظم سماه الله فى قرآنه جهاز "العامليسن عليها " •

كصا يظهر الجانب الحكومى للركاة فى قوله تصالىسى لرسوله الكريم " خذ من أموالهم سدقة تطهرهــــم وتزكيهم بها وصل عليهم ان صلاتك سكن لهم "(١)، وقــد

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الآية ١٠٣ -

قال أحد الأشمة (۱)" الامام هو الذي يتولى قبض الزكـــاة وصرفها اما بنفسه أو بنائبه " =

#### ثانيا: الزكاةونظام الضرائب النوعيـــة:

أخذ الاسلام بنظام الركوات النوعية ولم يأخذ بنظ سسسام الركاة الواحدة ( الموحدة ) حيث فرض الاسلام عدة أنواع مسن الركاة يفرض بعضها على رأس المال فقط وبعضها على سامال ونمائه معا ، وبعضها على النماء ( الدخسسل ) فقط .

فنظام الفرائب النوعية يقوم على تقسيم الضرائب من حيست وعائها ومعدرها الى مايلى :

#### (۱) ضرائب على رأس المال:

ومثال ذلك في الاسلام الزكاة على رأس المال النقــدى حيث تفرض على رأس المال فقط ، وكذلك الزكاة علـــي رأس المال المعيني [ الأنعام ) والزكاة على رأس المال المعيني [ الأنعام ) والزكاة على رأس المال المختلط ( عروض التجارة ) حيث تفرض الأخيرتـــان على رأس المال ونمائه معا ، وثمة ملاحظة جديـــرا بالاعتبار وهي أن الاسلام لا يفرض الزكاة الا علــــي رأس المال النامي أو القابل للنما ومناظا عليـــه ومنعا لانقراضه وتآكله ،

# (٢) فرائب على الدخـــل :

ومثال ذلك في الاسلام الزكوات على شتى أنواع الدخيل، كتلك التي تفرض على دخول الاستغلال المعدني والبحري والزراعي والحيواني ودخل العمل وغير ذلك ، حيست لا توجد زكاة واحدة على الدخل وانما تتعدد الزكسوات بتعدد أنواع الدخول.

# (٣) ضرائب على الاستهــــلاك :

ولا توجد زكاة تفرض على الاستهلاك ، لأن جميع الأفسراد مستهلكون غنيهم وفقيرهم ، أما الزكاة فهى تفسيرض على الغنى وتعطى للفقير ،

# ثائثا : الزكاة فريفة مالية نسيسسة :

" تعدو الزكاة عن كونها فريفة مالية نسبية لاتصاهديـــة فهى تشبه الضريبة النسبية ، والفريبة النسبية هى تلــك التى يبقى سعرها ثابتا مهما تغيرمقدار الوعاء الخاضع للفريبة زيادة أو نقصانا ، أما الفريبة التصاعدبــــة فهى تلك التى يزيد سعرها بازدياد الوعاء وينقص بنقصان الوعاء ، ولا شك أن الزكاة فريفة مالية نسبية السعـــر لا يتغير سعرها بتغير مقدار المادة الخافعة لها،فزكـاة دخل الاستغلال الزراعى مثلا هى ١٠٪ \_ فى حالة عدم وجــود دفل الاستغلال الزراعى مثلا هى ١٠٪ \_ فى حالة عدم وجــود مؤنة الرى ـ من قيمة هذا الدخل مهما كبر أم صفر .

# رابعا : الزكاة ومبدأ الحجز عند المنبع :

يقصد بالحجز عند المنبع في النظم الفريبية حجز الفريبية واستقطاعها من دخول الأشخاص قبل منحهم اياها ، وذلسسك توفيرا لنفقات الجباية ومنعا للتهرب الفريبى ،وقد عرف الاسلام الحجز عند المنبع فيما يتعلق بالزكسساة فلقد روى هبيرة بن بريم أن " عبدالله بن مسعـــود كان يعطينا العطاء في زبل (١) مغار ثم يأخذ منسه الزكاة (٢) ، كما روى أن عمر بن عبدالعزيز كـــان اذا أعطى الرجل عمالته أخذ منها الركاة واذا رد المظالم أخذ منها الزكاة ، وكان يأخذ الزكــسساة من الأعطية اذا خرجت لأصحابها (٢) كما روى عنه " انــه كان يزكى العطاء والجائزة (٣).

ويفهم من ذلك آن عمر بن عبد العزيز كان يقتطع الزكاة من ايرادات الأشخاص ودخولهم التي تتمثل فيمايلي  $^{(3)}$ :

#### (١) العمالـــــة :

وهى الأجرة التى يقبضها الرجل عن عمله ، ومثله ........ا الآن رواتب الموظفين وأجور العمال -

# : المظالـــم :

وهى الأموال التى صودرت واستولت عليها السلط.....ات بغير حق في عهود سابقة واعتبرها أعجابها م....الا

<sup>(</sup>١) جمع زبيل وهو القفة •

<sup>(</sup>٢) الامام ابو عبيد القاسم بن طلم .. المرجع السابق .. ص ١١٤-٢٣٤

<sup>(</sup>٣) الامام ابو بكر بن أبى شيبه ـ المرجع السابق ـ ص ٨٥٠

<sup>(</sup>٤) د يوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ٥٠٠ ـ ٤٠٥ ٠

ضائعا أو ضمارا ، فاذا ردت اليهم تكون حينشسسند كسبا ودخلا جديدا ،

## (٣) الأعطيـــات :

وهى المكافآت أو المعاشات المنظمة التي كانت تصرف من بيت المال لجنود الجيش الاسلامي ومن في حكمهم •

## (٤) الجوائزوالمنسح:

وهى المبالغ التي كانت توهب لبعض الوافدين مكافساة أو تشجيعا أو صلة -

#### خامسا: الركاة ومنع الازدواج (الثنى) فيها:

ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله " لاثنى فى الصدقة " $\binom{1}{1}$  ، وقد فسر الفقها وهذا الحديث بقولهم " الثنى فى الزكاة هو أخذ الزكاة مرتين فى عــــام واحد  $\binom{7}{1}$  ، وقولهم " الثنى هو ايجاب زكاتين فى حـــول واحد بسبب واحد  $\binom{7}{1}$  ، وهذا الثنى هو ما يعــــرف الأن بالازدواج الفريبى •

<sup>(</sup>۱) الفقيه ابن قدامه المقدسي ـ المرجع السابق ـ الجزء الثانسي ص ۲۲۹ ۰

۲) الفقيه محمد امين ( ابنهابدين ) المرجع السابق ـ ص ۱۹ ،
 ۲۰۶ ـ ۳۰۶ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه الزين بن نجيم - المرجع السابق - ص ٢٣٩ - ٢٤٠ •

ولا خلاف بين أحد من السلف والخلف في أن الزكاة لا تجب في رأس المال الا مرة واحدة في العام الواحد ،وفسس أن الزكاة لا تؤخذ مرتين عن مال واحد عبر عام واحد، ولم يصل الى علم الفقها أن أحدا من الولاة كسسسان يثنى المحدقة "

وقد ذكر الفقهاء بعضا من صور الازدواج الركسسوى ومنعوها ، ومنها مايلي :

- (۱) لا يخفع العسل للزكاة اذا كان النحل فـــــى أرض خراجية ، لأن الأرض الخراجية يدفع عنها الخــراج، ولا يجتمع حقان لله في مال واحد بسبب واحد (۱).
- (۲) لا يغم رب المال أثمان الابل أو البقر أو الغنسم المزكاة الى ما عنده من نصاب نقدى لأن فسسسى الغم تحقيقا للثنى في المدقة ، فالثنى ايجسساب الزكاة مرتين على مالك واحد في مال واحد فسسي حول واحد (۲).

<sup>(</sup>۱) الفقية احمد النووى - المرجع السابق - الجزء الخامس ص ٣٣٧

<sup>(</sup>ب) الفقية ابن قدامة المقدسي ـ المرجع السابق ـ الجــــرء الشاني ـ ص ١٨٣ ـ ١٨٤ -

# ثانية في الحول نفسه <sup>(1)</sup>.

#### سادسا: الزكاة والتقسسادم:

لا تسقط الركاة بالتقادم على عكس الفريبة ، ذلك أن الركاة تظل دينا في عنق المسلم لاتبراً منه ذمته الا بآدائسست ولو تكاثرت الأعوام فلقد قال بعض الفقهاء (٢) اذامفسست على أموال المسلم سنون ولم يؤد زكاتها لزمه افسسراج الزكاة عن جميعها = كلما ذهب جمهور الفقهاء (٣) السبب أن الزكاة لا تسقط بموت رب المالبل تخرج عن تركته وان لم يوصى بها، واعتبر الفقهاء الزكاة دينا ممتازا يستوفسس قبل غيره من الديون معداقا لقول الرسول الكريم "فديسن الله أحق أن يقضى (٤) ، ومن أجل ذلك قال بعض الفقهاء (٥)

<sup>(</sup>١) الطقيم الزين بن نجيم ... المرجع السابق .. ص ٢٣٩ .. ٢٤٠

<sup>(</sup>٢) الغقيه أحمد النووى … المرجع السابق الجزء الخامس .. ص

<sup>(</sup>٣) أ ـ المرجع السابق ـ ص ٣٣٢

ب۔ الفقیه ابن قدامة المقدسی۔ المرجع السابق۔ الجــــر، الثانی ۔ ص ٦٨٣ ۔ ٦٨٤

<sup>(</sup>٤) رواه صاحبا الصحيحين -

<sup>(</sup>۵) الفقية أبو محمد بن حزم الاندلسى ـ المرجع السابق ـ الجــز السادس ـ ص ۸۷ -

وصفوة القول أن الركاة حق أصيل ثابت لايلفيه تقسادم ولا موت ، وأنها تؤخذ من التركة وتقدم على كل حسسق ودين سواها ، وبذلك يكون الاسلام لله سبق التشريعسات المالية الحديثة التى قررت الحكومة حق امتياز على أموال المدينين بالفريبة ، تصبق به غيرها من دائنى وغرما الممول المتأخرين عن السداد (1).

## سابعا : الزكاة ومبدأ عقائدية ( اسلامية ) التطبيق :

ظهر في الفقه الغريبي المعاصر نظريتان لتحديد نطيات الخفوع للغريبة هما نظرية ( مبدأ ) التبعية السياسية ونظرية التبعية الاقليمية ، أما في الفقه المالييييية الاسلامي المتعلق بالزكاة فقد ظهرت نظرية يمكن أن يطليق عليها الباحث نظرية عقائدية ( اسلامية ) التطبيق ، اذ لا يخفع للزكاة من الأشخاص سوى المسلمون أي من يتبع ديين الاسلام ، أما من يتبع غير دين الاسلام فلا يخفع للركيياة لأن الأخيرة عبادة من العبادات التي اختص الله بهييالمين ،

#### شامنا : الزكاة وطرق تقدير الوعاء والنصاب وربط الزكاة :

شمة طريقتان لتقدير وعاء الزكاة ونصابها وريطها ،هما:

#### (١) طريقة الربط الفعلسى :

وتعتمد هذه الطريقة على عد المال واحصائه فعسسلا

<sup>(</sup>۱) د ع يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ۸۳۷ .

وربط الزكاة ربطا فعليا بناء على دلك ، وذلك كمسا في تقدير وعاء زكاة الزروع والشمار التي توسست وتكال وتوزن بسهولة ، وتقدير وعاء وزكاة غالبيسة الأموال الظاهرة كالأنعام ، فقد كانت الأنعام تعسد وتحص عند مورد الماء كما ورد عن سيدنا عمر قولسه لعامله على الزكاة " عد عليهم بالسفل " أي أحسسي أموالهم وعدها عدا،وهذا ربط فعلى ،

# (٢) طريقة الربط التقديري ( التقدير بالغرص ) :

حيث يقدر كل من الوها والنصاب والزكاة الواجبسة تقديرا لا على أساس أرقام فعلية وانما على أسلساس أرقام تقديرية ويطلق شرعا على طريقة الربسسط التقديري هذه اسم طريقة التقدير بالخرص أي التقدير بلا كيل ولا وزن في بعض الزروع والثمار ، فهسسده الطريقة تستخدم في النخيل والأعناب ،

فالخرص اذن هو نوع من التقدير الظنى يقوم به رجــل خبير مجرب عليم آمين ، وهو مباح شرعا لأنه ليـــسس تخمينا ولا رجما بالغيب وانما هو اجتهاد في معرفــة مقادير الزروع والثمار ، وهذا الاجتهاد مبنى علـــي الخبرة والتجربة والعلم مع الأمانة ، كمــــا أن للخرص فوابطه اذ لا يجاز الا اذا كان في الامكـــان اجراؤه بأكبر درجة ممكنة من الدقة وكانت ثمــــة حاجة ماسة اليه ، فالعنب والرطب مثلا يحتاج أربابهما الى الأكل منهما ، كما أنه يمكن تقديرهما بدرجـــة عالية من الدقة لأن العنب مجتمع في عناقيده والربط مجتمع في عنوق النخل ،

من أجل ذلك ، رأى جمهور الفقها ً أنه لايخرص الاالنخيل والكرم لأنه يمكن أن يأتى الخرص عليهما والحاجـــة داعية الى أكلهما فى حالة رطوبتهما ، فلا يخـــرص الزيتون مثلا لأنه متفرق فى شجر مستور بورقة ولاحاجــة بأهله الى أكله بخلاف النخل والكرم (١)

ولقد روى عن سعيد بن السيب قوله " أمر رسول اللسه على الله عليه وسلم أن يخرص العنب كما يخرص النخل وتؤخذ زكاته زبيبا كما تؤخذ زكاة النخل تمرا (٧\*) ، هذا ويجرى الخرص عند بدو ملاح الثمر وقبل أن يؤكسل منه ، فلقد روى عن أم المؤمنين عائشة قولها" كسان النبى على الله عليه وسلم يبعث عبد الله بن رواحسة الى يهود (٢) فيخرص النخل حين يطيب قبل أن يؤكسسل

ومعنى ذلك أن الخارص يخرص ( يقدر ) الرطب والعنسب اللذين على النخيل والأعشاب ثم يقدره تمرا وزبيبا ليعرف ما اذا بلغ نصابا أم لا ، وكذلك يقدرمقسسدار الغريفة الواجبة فيه ، فاذا جفت الثمار ونفجسست وجمعت أخذت الزكاة التي قدرت من قبل ،

<sup>(</sup>۱) أبو محمد بن حزم الاندلس ـ المرجع السابق ـ الجزء الخامس ـ ص ۲۵۳ ٠

<sup>(</sup>۲) ای یهود خیبر ۰

وللخرص جدواه وفائدته سوا ً بالنسبة قرياب الأمسوال أم بالنسبة لبيت المال ، فبمجرد الخرص يحق لسسرب المال الأكل منه والتصرف فيه كيفما بشا ً - شريطات آدا ً الركاة المقدرة دون الانتظار الى بلوغ الثمال غاية جفافها اذ أن في منعهم من الاقتراب مسسن ثمارهم حتى الجفاف اجمافا بهم وتقييدا لحريتها وافرارا بهم ، كما أن في ذلك حفظا لحقوق الفقسرا أووفرة لأموال بيت المال اذ لو تأخر ربط الزكاة حتى تمام جفاف الثمار لأدى ذلك الى اتاحة الفرصة لأن تمتد أيدى أرباب الأموال الى الشمار فتفعف حصيلة الفقرا ً .

# ها : الركاة والمبادى والقواعد الأساسية للضريبة :

تتوافر كافة المبادئ والقواعد الفريبية في الركساة بل وفي مورة مثلى وشاملة ، ويدرجة أكبر مما يتوافسسر في الفريبة على النحو التالي (١):

# (1) الزكاة والمبادى والقواعد الاساسية للفريبة:

تعنى العدالة في الضريبة وجوب اشتراك رعاياالدولية في نفقات الحكومة كل بحسب مقدرته ، أي بنسبة دخليه الذي يتمتع به في ظل حماية الدولة له •

<sup>(</sup>۱) د، یوسف القرضاوی ـ المرجع السابق ـ ص ۱۰۳۸ - ۱۰۵۳ ۰

وتتوافر في الزكاة تاعدة العدالة ، ومن ذلك اعفساء ما دون النصاب واعفاء حا الكفاية ، وحسم النفقسسات والتكاليف المغلة للايراد من وعاء الزكاة مراعسساة الظروف الشخصية للممول واختلاف الفريفة الواجبسسة باختلاف الجهد والمشقة والمؤنة ، ومنع الثنسسسسي ( الازدواج ) في الزكاة حتى لايرهق المكلفون •

#### (٢) الركاة وقاعدة اليقيسسن:

يقصد باليقين الفريبى أن تكون الفريبة التى يدفعها الممول محددة على سبيل اليقين دون غموض أو تحكم بحيث يكون ميعاد الدفع وطريقته والمبلغ المطلموب دفعه واضحا ومعلوما للممول ولأى شخص آخر =

وتتحقق قاعدة اليقين فى الزكاة بأجل مورة وأوضح بيان ، فالله فرضها فى كتابه وحدد مقاديرهـــــا وأنصبتها على لسان نبيه الكريم ، وأمولهما العامـة غير قابلة للتعديل والتحوير ومن ثم فهى فريفــــة ثابتة ،

#### (٣) الزكاةوقاعدة الملاءمسة :

يقصد بالملاءمة الضريبية رصاية جانب الممولين والرفق بهم حتى يؤدوا الضريبة طيبة بها أنفسهم غيرشاكيسن ولا متبرمين من تعسف وارهاق .

والركاة تراعى ذلك الجانب تماما ومثال ذلك ذهساب المعاه الى المزكين والتخفيف في الخرص وأخسست

الوسط من أموال المزكين لاكرائم أمير الهم ولا أنفسها، وجواز شأخيرالزكاة عن مواقيتها اذا دعت لذلك ضرورة ودفع الزكاة عند الحصاد ، الى غير ذلك .

## (٤) الركاة وقاعدة الاقتصاد في نفقات الجباية :

يقعد بالاقتصاد في نفقات الجباية فريبيا الابتعسساد عن الاسراف في نفقات جباية أموال الفرائب وينطبست ذلك على الزكاة ، فالاسلام يدعو عموما الى الاقتصساد في الانفاق ، هذا ففلا عن أن الزكاة توزع علسسس مستحقيها في مواقع جمعها ولا تنتقل من بلد لآفسسر الا لبضرورة ، وكذلك جواز أخذ القيمة بدلا من أعيسان الحيوانات والمحاصيل توفيرا وقمدا في الانفسساق ، كذلك لاتؤخذ الخفروات الى بيت المال لتلفها بسرعسة من أجل ذلك ذهب الفقها الى أن تؤخذ الزكاة مسسن أشمان الخفروات والفواكه \_ التي يسرع اليها التلسف والفساد \_ لا من أعيانها ،

#### المطلب الثالست

الهيكل المقترح لتطبيق نظام الركساة والضرائب في العصسسر الحاضسسر

بعد أن اتضح لنا فيما سبق التباين الشاسع بين كل من الركاة والنفرائب فاننا نقرر أن الفرائب لا تغنى عن الركاة اطلاقــــــرى فالأصل هو تطبيق نظام الزكاة وما يتمل به من موارد أفـــــرى

اتسقت بها في ظل تطبيق النظام المالي الاسلامي في صدر الدولسة الاسلامية وذلك مثل الجزية التي يؤديها فير المسلم في مقابسل حرية ممارسة مقيدته وأيضا نظير اعضائه من أدا الزكسسساة والخدمة العسكرية ، والخراج الذي فرضته الشريعة الاسلاميسسة كفريبة عقارية على الأراض الزراعية في الأقاليم التي فتحهسا الله على أيدى المسلمين ،

هذا بالاضافة الى بعض الفرائب غير المباشرة الأفرى مشسسلا فريبة العشور التى كانت تفرض على الواردات الى البسسسلاد الاسلامية وهي شبيهة بالفرائب الجمركية •

وعلاوة على هذا كله هناك بعض الموارد الأخرى التى أشرنسا اليها فى المبحث الأول من هذا البحث مثل خمس الغنائم ومسسا يعشر عليه من الركاز والمعادن وتركة من لا وارث له غير أحسد الزوجين ، ومال اللقطة ، والمال الذى لامالك له ، وأخيسسرا كل مال صولح عليه المسلمون ،

ومن ذلك نجد أن النظام المالى الاسلامى قد طبق الركساة أولا كأصل بالاضافة الى بعض أنواع الضرائب الآخرى التسسسي تقتضيها الظروف ومطحة الدولة الاسلامية .

هذا وقد أجاز الفقه الاسلامي للامام أن يفرض من الفرائسب الداشمة أو الموقتة ما تدعو اليه الحاجة وتستقيم بـــــــه أحوال المسلمين ، وعلى التجار الذين يمرون ببعض نقـــــــــط المراقبة في البلاد الاسلامية ، وعلى السفن التي تمر بمواني، هذه البلاد ، وعلى الحوانيت ودور مك النقود ، ، ، وعلى أنواع

أخرى كثيرة من هذا القبيل (١).

ومن الأسانيد المؤيدة لجواز فرض ضريبة اضافية بجــوار الركاة ، مايلى :

- (۱) لا يمكن القول بأنه طالما أن الضريبة لم تكن موجـــودة على عهد رسول الله على الله عليه وسلم فائه لايجــوز فرضها في العصر الحاضر بجوار الزكاة ، نظرا لأنه علـــي عهد رسول الله على الله عليه وسلم كانت هناك وفرة فــي أموال الزكاة وكذلك الأموال التي كان يدفعها أصحـــاب رسول الله على الله عليه وسلم بسخاء •
- (٢) فرض سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه الخراج والعشور وكما أوضحنا قبل ذلك فان الخراج هو بمشابة ضريب مقارية، اما العشور فهى شبيهة بالضرائب الجمركية فللماضر عصرنا الحاضر "
- (٣) لما كانت للركاة مصارفها المعلومة التى حددها المولى عز وجل وميزانيتها المستقلة عن بيت المال وان جياز أن ينهوف المعرف الثامن منها على كافة معالج المسلميين فان هناك من المرافق العامة والمعالج العامة للمسلميين وغيرهم مالا يتيسر العرف عليه من أموال الزكاة ومن شم قرر الفقها انه اذا كانت هناك حاجة افافية للمال بعد الركاة يمكن فرض فرائب افافية على أن يتم التأكيب

<sup>(</sup>۱) نقلا عن د٠ ابراهيم دسوقي أباظة - الاقتصاد الاسلامي (مقوماته ومناهجه ) الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية - بدون تاريخ - ص ١١٦

- (٤) هناك اتفاق بين فقها؟ المسلمين على أنه اذا نزلت حاجــة بالمسلمين بعد أدا؟ الركاة فانه يجب على الأغنيا؟ ســــد هذه الحاجات بالتبرع ، والا فرضت فرائب اضافية عليهم٠
- (ه) وكما سبق ذكرة من أن الفقه الاسلامى يجيز فرض الضرائسيب الدائمة أو المؤقتة حسبما تدعو اليه الحاجة والمعلحسسة العامة للمسلمين =

ومن هنا نجد أن التشريع الاسلامي يجيز فرض ضرائب اضافيسة بجانب نظام الزكاة ، الا أن ذلك من قبيل المعظورات التسسسي تبيحها الفرورات وبالتالي يجب أن تقدر بقدرها وأن يعتمد فسي تقديرها على الشوري وأن يتأكد من عدل الحكام ومن تخصيصهللحوائج التي فرضت من أجلها وأن ترفع بقدر الامكان بانتهساء الحاجة اليها •

# خلاصة البحث ونتائجه

فى ختام هذا البحث نخلص الى أن زكاة الأموال تمثل مسسوردا من أهم الموارد المالية للدولة الاسلامية ، وأنه لايخفع لها مسن الأشخاص الا المسلمين وفقا لمبدأ اسلامية وعقائدية التطبيسسق ، وانه يشترط فى وعائها العام شرطان : اولهما أن يكون مملوكسسا ملكية تامة - لاناقصة ، للمكلف ، وآخرهما أن يكون نما على ذاته أو ناميا بالفعل أو قابلا للنما ، وعلى ذلك فان كل مال نسسام يخفع للزكاة طبقا للنظرية الموسعة فى تقرير وما الفريبسسة ، والى أنه يعفى من الركاة الحد الأدنى للغنى الموجب للزكسسساة والى أنه يعفى من الركاة الحد الأدنى للغنى الموجب للزكسسساة

وخلصنا من هذا أيضا الى أن الركاة تغرض على رأس المسلل ، وعلى رأس المال ونماشه معا ، وعلى الدخل ، ومن أمثلة النسسوع الأول الركاة على رأس المال النقدى ( الذهب والفضة ومافسسسال حكمهما ) ، ومن أمثلة النوع الثانى الركاة على رأس المسلل العينى ( الأنعام كالابل والبقر ومافى حكمهما والغنم ومافسسسال حكمهما والخيل والأنعام الأخرى ) والركاة على رأس المال المختلط ( عروض التجارة ) ومن أمثلة النوع الثالث الركاة على كل مسلن دخل الاستغلال الرراعى ( الزروع والثمار ) ودخل الانتاج الحيوانى ودخل الانتاج المعدنى والبشرى ودخول سائر المستغلات وكذلك دخسال العمل ،

كما اتضح لنا أن الزكاة وان اتفقت مع الفريبة في بعض المفسات فانه لايوجد أي وجه لمحة الادعاء بأن الزكاة والفريبة منسسوان، لأن هناك أوجه كثيرة للتباين فيما بينهما .

هذا وقد أمكن استخلاص الكثير من المبادى و المناريبات والمفاهيم الفريبية من نظام فريفة زكاة الأموال -

ومن الهيكل المقترع لتطبيق نظام الزكاة والفرائب في المعسدر الحافر ، فقد أوفحنا أن الأمل هو الزكاة ـ والفرائب لاتفنى عنها ولا يجوز فعم الفرائب المدفوعة من مقدارها وان جاز فعمهسسسا من وعائها كتكاليف واجبة الخعم ـ فاذا لم تكف أعوال الزكسسة جاز للدولة ـ أو لولى الأمر ـ أن تفرض بعض الفراغب الانافيسسة بشرط ألا يكون مغالى فيها وأن تخصص للأغراض العارضة انتى فرضست من أجلها وأن تنتهى بانتها وهذه الأغراض .

# مراجع البحــــث

- (١) القرآن الكريم ،
- (٢) الأحاديث الشريفة •
- (٣) د٠ ابراهیم دسوقی أباظة ـ الاقتصاد الاسلامی " مقوماته ومنهاجه "
   الاتحاد الدولی للبنوك الاسلامیة ـ بدون تاریخ •
- (٤) الفقيه / أبو الحسن المرداوي ــ الانصاف في الراجع من الخسلاف ــ الجرء الشالث ــ مطبعة السنة المحمدية ــ القاهرة ــ بـــدون ــ تاريخ •
- (ه) الفقيه/ أبو الحسن عبد الله بن مفتاح ـ شرح الأزهار ـ الجـز، الأول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهرة ـ ١٣٣٢ هـ ٠
- (٦) الامام ابو سليمان الخطابى معالم السنن الجزَّ الثانـــى مطبعة أنمار السنة القاهرة بدون تاريخ =
- (γ) الامام آبو عبيد القاسم بن سلام ـ الأموال ـ مكتبة الكليـــات
   الازهرية ـ القاهرة ـ ١٩٦٨ -
- (A) الفقيه ابو محمد بن حزم الأندلسي ... المحلى .. الجزء الشان.....ي ... مطبعة المنيرية ... القاهرة ... بدون تاريخ .
- (٩) الفقيه احمد النووى المجموع (شرح المهذب) الجز السـادس ادارة الطباعة المنيرية - القاهرة - بدون تاريخ •
- (۱۱) الفقيه الزين بن بخيم ـ البحر الراثق شرح كنز المقائســـــق الجزء الثانى ـ بدون ناشر ـ بدون تاريخ =
- (۱۲) الفقيه برهان الدين على المرغيتاني الهداية (شرح بدايسة المبتدى الجزء الثاني مطبعة مصطفى محمد القاهــــرة بدون تاريخ ٠

- (١٣) أن صديق حسن حامد ـ الروضة الندية شرح الدرر البهية ـ الجـز، الشاني ـ ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ،
- (۱٤) الفقيه محمد أمين ( امين عابدين ) ـ رد المختار على الـــدر المختار ـ الجزء الثاني ـ مطبعة استانبول ـ بدون تاريخ •
- (١٥) الفقيه محمد الكاسانى ـ بدائع المنائع فى ترتيب الشرائـــع - الجزء الثانى ـ شركة المطبوعات العلمية ـ القاهرة١٣٢٧ه -
- (١٦) الفقيه محمد بن الهمام .. فتح القدير .. الجزُّ الأول .. مطبع...ة معطفى محمد .. القاهرة .. بدون تاريخ .
- (۱۷) د محمد شوقی الفنجری ـ الاسلام والضمان الاجتماعی ـ دارثقیـف للتألیف والنشر ـ المحودیة ـ ۱۹۸۰ -
- (۱۸) الفقيه مصطفى السيوطى الرحبانى ـ مطالب أولى النهى شـــرح غاية المنتهى ـ الجزء الثانى ـ المكتب الاسلامى ـ دمشــــق ـ ۱۳۸۰ ه •
- (١٩) د- يوسف القرضاوى ـ فقه الزكاة ـ مؤسسة الرسالة ـ بيــروت ١٩٨١ م -
- (۲۰) أ، يوسف كمال ـ الزكاة والتأمين ـ مجلة الاقتصاد الاسلامــــى بنك دبى الاسلامى ـ العدد(١٤) ـ محرم ١٤٠٣ هـ =

# توثيق الأحاديث النبوية الشريفة الـــــواردة بالبحــــــث

حدیث (۱m) : (اتجروا فی أموال الیتامی لا تأکلها الزکاة) ص ( )

# التخريــــع:

أخرجه الطبرانى فى الأوسط من حديث أنس بن مالـــــك وسنده صحيح -

راجع التيسير بشرح الجامع الصغير ٢٢/١

حديث (٣٢) ( لايقبل الله الصدقة من غلول ) ص ( )

#### التخريـــج:

آخرجه البخارى فى محيحه ، كتاب الركاة ؛ بـــاب لا يقبل الله صدقة من غلول ولايقبل الا من كســب طيب ( فى الترجمة) ٣٧٧/٣ وأبو داود فى سننه،كتاب الطهارة ؛باب فرض الوضوط ١٦/١ من رواية ابـــان المليج عن ابيه بلفظ ( لايقبل الله صدقة من غلول ولا ملاة بغير طهور ) •

والترمذى فى سننه ، كتاب الطهارة ؛ باب ما جاء الاتقبل علاة بغير طهور ١/٥ من رواية ابن عمر قسال ابوعيسى : هذا الحديث أصح شيء في هذا البسسساب وأحسن .

والنسائى فى سننه ، كتاب الطهارة : باب فــــرض الوضوء ٨٧/١ ، ٨٨ وابن ماجه فى سننه ، كتــــاب الطهارة:باب واحمد فی مستده من مستد این عمر ۳۹/۲ = ۷۳/۵۱ ومسن مستد اسامة الهذلی ۷۶/۵ = ۷۰

حديث (٣ 💥 ) ( مانقص مال من مدقة )

ص ( ) التخريسيج:

أخرجه الترمذى فى سننه كتاب الزهد : باب ساجـــا مثل الدنيا مثل اربعة نفر ١٦٢/٥ ، ٦٣ من روايــة أبو كبثه الاغارى ( من حديث طويل )

حديث ( ٤ ع) ( ليس على المسلم في فرسه ولاعبده صدقة ) ص ( ) التخريــــج :

آخرجه مسلم فى صحيحه ، كتاب الزكاة : باب لا زكساة على المسلم فى عبده وفرسه ٥٥/٧ من رواية ابـــــى هريرة =

وأبو داود فى سننه ، كتاب الزكاة : باب صدقــــة الرقيق ١٠٨/٢

والنسائى فى سننه ، كشاب الركاة : باب ركـــــاة الخيل ٥/٥٣

والدارمى فى سننه ، كتاب الركاة : باب ما لاتجسب فيه الصدقة من الحيوان ٣٨٤/١

واحد فی مسنده من مسند ابی هریرة ۲/۲۲، ۶۱۹ : ۵۵۹ ، ۲۲۹ : ۵۵۲ ، ۲۲۹ : ۵۵۲ ، ۲۲۹ : ۷۷۹ : ۷۷۶ : ۷۷۶ :

حديث ( ٥ m ) ( لاصدقة الا عن ظهر غنى ) ص ( ) التخريـــــج :

رواة البخارى وابو داود والنسائى من حديث ابسى

هريره بلفظ:

" خير الصدقة ما كان عن ظهر غشى ، وابدأ بمن تعول"

حدیث ( ٣ m ) ( فدین الله أحق آن یقفی ) ص ( ) التخریــــج :

اخرجه البخارى فى صحيحه ، كتاب الأعيان والنسخور: باب من مات وعليه نذر ١١/٤٨٥ من رواية ابن عباس بلفظ ( لو كان عليها دين اكنت قاضيه قال نعم، قال: فاقضى الله فهو احق بالقشاء)

وكتاب الاعتصام : باب من شبه أصلا معلوما بأصل مبين وقد بين النبى صلى الله عليه وسلم حكمها ليفهمم السائل ٢٩٦/١٣ بلفظ ( فاقضوا الذي له فان الله أحمق بالوفاء)

ومسلم في صحيحه ، كتاب الصوم : بابقضاء المحوم علن الميت ٢٣/٨ ، ١١

والترمذى فى سننه ، كتاب الموم : باب ما جاء فـسى الموم عن الميت ٨٦/٣ وقال ابو عيسى : فى البسـاب عن بريده وابن عمر وعائشة ، وحديث ابن عباس حديــث حسن صحيح .

والنسائى فى سننه ، كتاب الحج ؛ باب تشبيـــــه قضاء الحج بقضاء الدين ١١٧/٥ ( من رواية عبداللــه . بن الربير ) -

والدارمي في سننه ، كتاب المناسك : باب الحجيجة عن الميت ٤١/٢ ٠

وفى الباب حديث عن سودة بنت زمعة وفى كتاب العيام: باب الرجل يموت وعليه صوم ٢٤٢/٠ واحمد فى مسنده ، من مسند ابن عباس ٢١٢/١ ٠ ( روى عن سعيد بن المسيب قوله ( أمر رسسسول الله على الله عليه وسلم ان يخرص العنب كمسا يخرص النخل وتؤخذ زكاته زبيبا كما تؤخذ زكساة النخل تمرا ) •

# التغريــــع:

حدیث ( ۲ 💥 )

ص (

أخرجه الترمذى فى سننه ، كتاب الركاة : بساب ماجاء في الخرص ٢٧/٣ ٠

قال ابو عیمی : هذا حدیث حسن غریب

وأبو داود في سننه ، كتاب الزكاة ، باب فـــي خرص العنب ١١٠/٢

والنسائى فى سننه ، كتاب الزكاة : باب شــرا٬ الصدقة ١٠٨/ ، ١٠٩ ،

وابن ماجه فى سننه كتاب الزكاة : باب خسسرس النخيل والعنب ١/

ولا شك ان لهذه التبريرات قدرا غير قليل مسن الوجاهة ، ولكنها لا تنفى ـ بل تؤكدبالايحـــا ان لم يكن بالتسريح ـ شبهات التعارض بين تعاليــم الاديان والتنمية الاقتصادية في حد ذاتها ، بغـــف النظر عن مسألة توافقها مع متطلبات تحقيــــق الرفاهية الاجتماعية بصورتها الشاملة ،

ومن هنا كان اهتمامنا في هذا البحسية بمناقشة الشبهات التي تشار حول الآشار الاقتعادية للتعاليم الدينية ، مركزين نظاشنا على ما جساء به ديننا الحنيف من مبادىء وتشريعات تحكالنشاط الاقتعادي ، وسيتضع من بحثنا هذا بالنشاط الله عبطلان الشبهات المشارة بالنسبة للديسان الاسلامي ، بل واتفاق احدث اتجاهات الفكسسر

الاقتصادى فى مجال التنمية مع تعاليم القسسرآن الكريم والسنة الشريفة على صاحبها افضسسل

#### (٢) السياسة المالية في الاسلام

# (١) الانشاق العام والخاص:

وحفظ النقود تحت دافعى التعامل المستقبليي والتحوط فد النوائي والتحوط فد النوائي والمستقبليي (Transactions and precautionary motives ) واما القمد في الانفاق فيهو عدم الاسراف نيي الاستهلاك وهو ما نهي عنه تعالى في قبليي الاستهلاك وهو ما نهي عنه تعالى في قبليي الاية ٢١) - وعليه فإن انفاق العفو اوالعائيد من الدخل لا يعني عدم الادخار او الانغمياس في الاستهلاك ولكنه يعني بالتحديد عدم كنييز النقود (Hoarding ) - ويظهر هيدا ولينقونها في سبيل الليمين الدهب والففة ولاينفقونها في سبيل الليمين الدهب في قبره الديمة (سورة التوبة الاية ٢٤) ،

فالكنز هو المقابل الذي حددته هذه الايسة الكريمة للانفاق ، والاقتصاديون مجمع على مضار كنز النقود الذي يمثل شغرة فسسسى تدفق الدخل،

اذن فالاسلام حين يدعو للانفاق فانما يدعو لانفاق مرشد يوظف الدخول في نشاط اقتعادی مثمر، فهو "اولا" يحث على الاقتعاد فلللله الاستهلاك ، وهو "شانيا" يسمح بالادخار بالقلدر

المعقول ، وهو " ثالثا" يدعو الى توظيــف باقى الدخل ( العفو) بدلا من كنزه ،

وجدير بالذكر ان هذه المسادي الاسلاميسة لم تكن ملزمة لأفراد المسلمين فقط وانمسا كانت الاساس الذي تدار به المالية العامسة للدولة ، فالتقليد الذي بدأ في مدر الاسسلام هو انفاق كل ايرادات الدولة اولا بأول، وقد كان سيدنا عمر بن الخطاب يعر على أن لايبقى في بيت المال شيء من مال المحدقة اوالفسي ويتولى توزيعه كله من عام الى عام ويأمسر ولاته ان يفعلوا نفس الشيء وققد لجأ فسسي بعض الاحيان الى الاقتراض على ان يسسدد معلى العدقات ، وقد كان هسسدا ماعليه بعد جمع العدقات ، وقد كان هسسات المسابقة للاسلام والتي كان ملوكها يكنسرون الكنوز ويملون الخزائن بالأموال ،

كما كان ا تعرف الغاروق رض الله عنه مخالفالفلسفة موازنة الميزانيات التسسى سادت اوربا في القرن التامع عشر والتسسى نادت بالحد من الانفاق الحكومي والاقتسسراف

لتمويله - وقد ما الانقلاب الكينان فسسى هذا القرن مؤيدا لسياسات الدواع الاسلاميسسة في صدر الاسلام في دعوته للجواء إلى التمويسل العجزي لزيادة الانفاق الحكومي العاشسسا للنشاط الاقتعادي في زمن الازمات وتحديلسره من الاشر الانكماشي لسياسة تحقيق الفوائسسن في الموازنات العامة -

وقد استوعب المفكر الاسلامي العظيم أبسن خلدون هذه الحقيقة وصاغها كأول نظريسة لتأثير مستوي الانفاق الحكومي على حجمهم الدخل القومي ، فقد جاء في مقدمت الراشعة قوله: " إن الدولة والسلط المان هي السوق الاعظم للعالم ومنة مادة العمران، فاذا احتجز السلطان الاموال او الجبايسات او قبعدت فلم يمرفها في معرفها ، قسسل حينئذ ما سأيدى الحاشية والحامية وانقطع ماكان يمل منهم لحاشيتهم وذويهم والسست ضفقاتهم جملة ، وهم معظم السواد ونفقاتهم اكش مادة للاسواق ممن سواهم ، فيقسم حينشد الفساد في الاسواق " وقال ايضا مسن الدولة انها السوق الاعظم ام الاسواق كلها واطلها ومادتها في الدخل والخرج، فسلسان كسدت وقلت مصارفها فباجدر بمنا بعدها مسنن

الاسواق ان يلحقها مثل ذلك واشد منه وايفسا فالمال متردد بين الرعية والسلطان منهسسم اليه ومنه اليهم ، فاذا حبسه السلطان عنسده فقدته الرعية سنة الله في عباده "المقدمسة مفحة ٢٨٦".

# (ب) مصادر ومصارف الركسساة:

ان البعضيرى في تعدق الاغنياء على الفقراء حربا على النماء وحدا من في وحدا من المدقة تحول مي وارد الرخاء فهم يرون ان المدقة تحول مي وارد كان من الممكن ان يستثمرها الاغنياء في مشروعات انمائية تزيد الانتاج الى الفقيراء الذين ينفقونها في استهلاك المنتجات وهي الفيا يرون في المدقات تشجيع للفقراء على التبطل بدلا من العمل المنتج في حين انيه كان من الاولى ان يوجهها الاغنياء في خليسة العزلييية ، وفي ذلك فائدة الفقراء والمجتمع كله في نفس الوقت .

وفريغة الركاة كما نعلم جميعا صدقة فسى المقام الاول تؤخذ من الافنياء لترد السسسال الفقراء ولهذا فان شبهة تشجيع الاستهسسلاك

والتبطل التى تشار حول المدقيات عمومــــنا تحوم حولها ايضا • ولكن المشامل في هـــنه الفريفة يدرك انها على عكس ذلك تمامــــا سواء كان تركيزنا على الاموال التي تجبـــي منها الزكاة او الممارف التي توزع عليهــا حصيلتها •

فالزكاة تؤخذ من الاموال السائل Liquid assets) غير المستثمـــرة او الفعالة في النماء وليسكما يقول الفقهاء ( المرصوة للنماء) فهي تؤخذ من النقسسود والنهب والغضة وعروض التجارة " اى مخسرون السلع " وبعض الزروع سريعة التلف والسوائهم ( او الحيوانات غير العاملة) • وكل هــــده الاشياء تمثل نقود او شبه نقـــــود (Money or quasi-money ) والملاحظ ان الزكاة لا تؤخذ من هذه الامسوال الا بعد أن تصل نصابا محددا يعادل تقريبسيا احتياجات الفرد الاستهلاكية وقديمعقول مسسسن المدخرات وكذلك فان الزكاة لاتؤخذ عسسن الحيوانات العاملة في الانتاج ( السواقىيى ) كالحرث والسقى ، ولا عن الاوانى التي تعسسرن فيها السلع ، ولا عن الاشجار المثمرة " كمــا انها اتل في حالة الثمار المزروعة بالآلسة (٥ ٪) عنها في حالة المزروعة بالري الطبيعسس (٢٠٪) وهي اعلى ما تكون (٢٠٪ ٪) في حالسة الركاز والمعادن التي لا يتطلب انتاجهسسسا جهدا • وهذا يعني ان الزكاة تؤخذ عسسسن الاموال السائلة المعطلة وليس عن الامسسوال المستثمرة والموظفة في الانتاج ، وان الانتاج الذي يتطلب جهدا والمتثمارا يتمتع باعفاءات جزئية من الزكاة بالفقارنة بالانتاج السسدي يستدعي جهدا واستثمارا اقل -

هذا من ناحية معادر الركاة امسسسا اذا التغتنبا الى معارف هذه الفريفة فاننا نجد انها موجهة اساسا الى زيادة الانتسساج وليس زيادة الاستهلاك، فقد حددت الآية الكريمة (سورة التوبة الاية ٢٠) السوجوه التسسس تنفق فيها الركوات، والاية تقول " انمسسا المحدقات للفقراء والمساكين والعامليسسن عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريفة من اللسه والله عليم حكيم " وواضح من هذه الايةالكريمة

ان توزيع الزكوات لا يذهب كله للفقــــرا، فهناك فئتا العاملين عليها والمؤلف قلوبهم وافرادهما ليسوا بالضرورة مسسسن الفقراء وهناك الغارمون الذين يتحملسسون عبئا ماليا ضخما خدمة للمجموعة ، ويسسرى الفقهاء تعويضهم عن ما تحملوه من اجـــــن الصالح العام حتى ولو لم يكونوا وصلسسوا حد الفقر- واما ما ينفق في سبيل اللــــمه فقد كان الخلفاء ينفقونه ليس في اعسسداد الجيوش فحسب ولكن في الاعمال الانشائيـــــة الجسور والقشاطر والمبانى العامة وتعبيست الطرق واتامة دور يتوقف فيها المسافسسرون للراحة والحمول على الزاد ٠٠٠٠٠ الخ وحتى سهم الفقراء والمساكين لم يكن الغرض منسسه فقط تزويدهم بالسلع الاستهلاكية ولكنه يستعمل ايضًا كما قال كثيرا من الفقهاء لتزويدهـــم بالالة التي يحتاج لها في الكسب ولو نحـــن شأملنا حتى في الجزء المخمص من الركــــاة للانفاق على الفقراء والمساكين لوجدنــــــا انها لا تستهدف فقط سد احتياجاتهم الاستهلاكيـة وانما ترمى ايضا الى تأهيلهم ليكونـــوا مواطنين عاملين يسهمون في الجهد الانتاجيي ٠ فالرسول صلى الله عليه وسلم قال عن الزكاة:

" لاحظ فيها لفني ولا لقوى مكتسب "رواه عبدالله بن الخيار" وقبال ايضا انها تجوز لرجسسل اسابته جادمة اجتاحت ساله فطت له المسألسة حتى يسيب قواما ( او قال سداد) من عيسش " ( رواه قبيمسة بن مخارق الهلالي) ، وهسسدًا يجب ان يمكنه من اشباع كل حاجاته وتمكينه من التكسب = وقد قيل ان الامام مالك لــــمم يحد حدالما يمكن ان يعطى للفقير مسسسن المدقات تحقيقا لقول سيدنا عمر بن الخطسساب ( اذا اعطيتم فاغنوا) فرأى ان يشمــــل المطعم والملبس والمسكن والمركب والخسسادم وآلة الحرفة وكل ما ليس للمرء غناء عنسه، وقدقال بن حزم في المحلي | على الاغشيسساء في كل بلد ان يقوموا بفقرائهم وان يجبرهم السلطان على ذلك وإن لم تف الزكمسسوات ولافي اساشر الاموال لهم) ، وقد ذكر ابن حسرم شمن ما يجب توفيره للفقراء القوت واللبسياس والمسكن والطيب والدواع والخادم

# (ج) برامج الرفاهية والاحتياجات الاساسية :

لقد اصبحت هذه الاحكام الاسلامية اساسـا لما عرف في اوربا في الاونة الاخيرة ببرامـج الرفاهية ( Welfare programmes والضمان الاجتماعي( Social security ) مع بعض الاختلافات التي تؤكد شمول وعد السسة وكفائة النظام الذي اقامه الاسلام منذ اربعة عشر قرنا من الزمان ٠

ولو كانت برامج الرفاهية قد اصحـــت تواجه هجوما شديدا هذه الايام خاصة في السدول الغنية كامريكا بسبب الاعباء الماليسسسة الفخمة التي تفرضها على الدولة والموسريسين فانها اصبحت بالنسبة للدول النامية امسسرا محبذا ، فقد اتضم ان سياسات التنميـــــة التقليدية في معظم دول العالم الثالسسست أدت ـ رغم نجاحها في زيادة الدخول الكليسة بمعدلات كبيرة بلغت إره إ في الفترة ١٩٥٥م و الى ١٩٨٠م، الى انخفاض دخول افقر ٤٠ ٪ مسن السكان | ومن هنا ظهرت الدعوة لما يسمىي ( equitable growth ) بالنمو العادل والذى يقوم على توفير الاحتياجات الاساسيسسة basic needs ) للأفراد في السيدول ) الشامية ، ويرى دعاة الشمو العادل أن فسسى توفير الاحتياجات الاساسية للافراد مشسسل التعليم والمحة والغذاء الجيد وخلاف استشمارا بشريا يوفر القدرات والمهسسارات الخرورية لعملية النمو ، كما يوفرالاستقسرار

السياس والاجتماعي بالقدر الذي يمنح اصحاب رؤوس الاموال الثقة الكافية لاستثمــــار اموالهم •

وهكذا نرى ان العدقات في الاستسسلام (بمعادرها ومعارفها ) عامل من عوامسسسلام تنمية الانتاج لا الاستهلاك سواء وظف عائدهسسا في توفير احتياجات الفقراء او فسسستمويل المشروعات الهيكلية الحكومية، وفسس الزكاة بالذات نجد كل عناصر السياسة الماليسة الحكيمة التي رسمها الاسلام ، والتي تسمست بالاستهلاك في حدود المعقول وتحارب الكنسسز بكل موره تشجيعا للاستثمار ودفعا للتنمية،

#### (٣) السياسة النقدية في الاسلام

#### (أ) الركاة كأداة للسياسة النقدية :

ان الزكاة هي عماد المالية العامة فيسي الاسلام ، ومن احكامها نستشف مبادي السياسية المالية في الاسلام، وقد اوضحنا عاليه كيسيف

لأصحابها حتى لو كان الثمن هو عسسسروف المستشمرين عن الاقتراض منهم او رفوضهــــم لاستغلال المقرضين لهم ، وانما يتم هذا مسن جهة بفرض الركاة على الاموال المكنسسورة، ومن الطريف جدا ان نجد ان معدل الركسساة على الاموال السائلة تبلغ مر٢ لإ وهي نفسس النسبة التى اكتشف الباحثون الغربيسسون انها ادنى حد يجب ان يمله سعر الفائــــدة قبل ان يتمكن من اغراء اصحاب الامسسسوال المكنوزة باقرافها وافراجها من مصيحدة السيولة ( liquidity trap ) وهذا يعني ان سعر الفائدة لا يمثل اغراءً فعالا فسسسى تحريك الاموال المكنوزة قبل ان يتجاوز مر٢٪ ولكن الزكاة تحرك هذه الاموال لانها تفسسرى على اصحابها عقوبة بهذا المقدار، ولعل هـذا يبين لنا مغزى دعوته صلى الله عليه وسلمسم اموالهم حتى لاتأكلها الزكاة، واعفاء اصحاب الاموال الذين يقرفون اموالهم للآخريسسسن من الزكاة تأكيد لفعالية الزكاة في تحريك الاموال المكنوزة ،

#### (ب) ضمان القيمة كبديل للفائدة :

وبجانب توظيف الزكاة في تحريب الاموال المكثورة نجد ان وفع الوديعـــــة في الاسلام له نفس الاثر الاقتصادي، فالشخصيص الذى يودع اخر وديعة دون ان يسمح لـــــه بالتسرف فيها ، في حكم كانز المال مــــع اختلاف بسيط وهو انه يحفظ كنزه عند غيسره وليس في حوزته هو ، ولذلك فان الاسمسلام لا يلزم المودع بعسوء رد الامانـــــة لصاحبها كما هن - فلو تدهور حال الوديعسة بمرور الزمن ما كان المؤتمن مسئولا عسسن ذلك التدهور ، وحتى لو ضاعت دون اهمسسال منه ما كان مسئولا عن تعويض صاحبها افالرسول صلى الله عليه وسلم يقول " لا ضمان علىيى مؤتمن " ( عن بن عمر رض الله عنهم....ا) اما لو سمح المودع للشخص المؤتمى باستغلال الوديعة لفائدته فكأنما الرضهسا له حتى يستردها منه وفي هذه الحالة وجسب على المؤتمن صيانتها من التدهوروالضيساع وهو ملزم بتعويضها ان تدهورت قيمتهــــا او ضاعت - وفي هذا الوفع تشجيع وافسسح لصاحب الوديعة لان يجلها قرضا للمؤتمسن وليس فقط وديعة لديه ، وهكذا تتحصصول البودائع من كنز الى مال مستغل •

وتظهر اهمية احكام الوديعة هذه اذا ما تذكرنا التدهور الكبير الذي يحدث في تنمة النقود في ظروف التضغم المالى الجاميح في مثل هذه الظروف التي يتعرض فيها صاحب المال لتدهور قيمته اذا ما كنزه او اسلف بفوائد تقل عن معدلات التضغم فيضمن الاسلام لماحب المال الذي يقرفه المحافظة عليليات فيمته ومن هنا كان تجويز المالكيليات رد الدنانير المقترفة بأكثر منها اذا ميا قومت في زمن الاقراض بوحدات من سلعة معينة ثم ارتفع سعر هذه السلعة عند طول موعيد

#### (ج) التسليف الاستهلاكي والاستثماري:

والاسلام حين يقرض على المقترض الالتسرام بالحفاظ على قيمة القرض بدلا من دفع فاشسدة ربوية يتجنب مشاكسل عدم التقريق فللمسلماء الربوى من القرض الاستهلاكليسي والاستثمارى واتجاه المرابين للتسليليسيف الاستثمارى فالاغنياء المتهلكي بدلا من التسليف الاستثماري فالاغنياء الذين يبحثون عن قروض يستثمرونها في تنميسة شرواتهم ينافسون الفقراء الباحثين على

قروض لتمويل احتياجاتهم الاستهلاكية، وذلسك في سوق مالية واحدة يسودها سعر فائسسرون واحد ، بل ان الفقراء كثيرا ما يفطسسرون للاقتراض بسعرفائدة اعلى نظرا لافتقارهسسم للفهان الذي يطلبه المقرضون او لوقوعهسسم في براثن معولين محدودي العدد وهم بعسسد ذلك مجبرون على رد الديون بفوائدها رغسم انهم وظفوها في الاستهلاك ولم ينموهسسانها وفي الانتاج ،

ولكن في النظام الاسلامي لايلزم الفقيسر المقترض لأجل تمويل احتياجاته الاستهلاكيسة بسوى رد الدين بقيمته الحقيقية التي تسلمه بها • وهذا الالتزام يساعد في الحد مسسن الجموح في الاقتراض للاستهلاك تحت تأثيسسر عامل تفضيل المنفعة العاجلة على الآجلسة الوقت يهي النظام الاسلامي لمن يقرض مستثمرا الوقت يهي النظام الاسلامي لمن يقرض مستثمرا فرصة مشاركته في عائد الاستثمار اما علىسسي القراض او المضاربة • ولما كان هسذا الوقع يفري اصحاب الاموال الفائفة باقسراض

المستثمرين دون المستهلكين وما يتبع ذلسك من حرمان للمعوزين من المستهلكين نجسسد ان الاسلام يحض هذه الفئة بتخصيص سهم مسسن الركاة للغارمين ، وهولاء هم العاجزون عسن الوفاء بديونهم وقد قال رسول الله علسسى الله عليه وسلم " أنا اولى بالمؤمنين مسسن انفسهم ، فمن توفى من المؤمنين وتسسرك دينا فعلى قفاءه ، ومن ترك مالا فهسسسو لورثته " عن ابى هريرة رضى الله عنسسر وبفمان الحاكم للديون زالت احدى المبسررات الرئيسية للفائدة وهو خطر هلاك القسسرض بعجز المقترض عن رده .

واخيرا نجد ان النظام الاسلامي لايبيست لماحب المال اخذ عائد يحدد سلفا عسسسن تسليفه لشخص اخر لان هذا يصبح ربا، ولكسن الاسلام يبيح بعاحب المال ان يأخذ مثل هسذا المائد اذا ما استثمر ماله في شكل عقسار او سلعة رأسمالية او استهلاكية معمسسرة (كالمنزل او الجرار او السيارة ) ففي هذه الحالة يكون القرض في شكل جامد وليسسس سائل فيكون العائد ايجارا، وبهذا يشجسع السياسة النقدية الاسلامية اصحاب الامسسوال القابلسة لاستثمارها وتوظيفها في شي، ذي نفع بدلا من ابقائها معطلة دون عائد،

وهكذا نجد ان الاسلام يقضى على كـــــل مبررات اخذ الفائدة التى اسلفناهـــــا ويقدم بدائل فعالة بحث امحاب الامــــوال لاقراضها خاصة للاغراض الاستثماريـــــة او توظيفها بأنفسهم في النشاط الانتاجي .

# (٤) الاسلام ومدرسة جانب العرض

(1) الاسلام واتهام مدارس جانب الطلب باهمسسال التنميسة :

منذ قيام مدرسة الطبيعييــــــــن
( physiocrats ) في القرن الشامـــن
عشر ساد الفكر الاقتصادي الفربي اعتقـــاد
قوى بان العدالة تتعارض مع التنمية وقــد
تجعد هذا الرأى في القول بأن الفرائــــب
التصاعدية عالية الفئات التي تستهـــدف
اعادة توزيع الدخل من الاغنيا اللفقـــرا المحاد في الحافز للعمل وللادفـــار

والاستثمار، وفي الاونة الاخيرة وجد هـــــدا الاعتقاد اقوى انصاره في مدرسة الاقتعاد مــن جانب العرض ( supply -side economics ) التي تنادى بخفض فشات الضرائب الى الحـــد الذي ينشط الادخار والاستثمار والانتـــاج ، ويؤدى بالتالى الى زيادة حصيلة الضرائــب، ومن ابرز اقتعادى هذه المدرسة البروفســور آرثر لافر -

اهتمام الاسلام بالانفاق وتحقيق العدالـــــة الاقتصادية يجعله من انصار مدارس الاقتصـــاد من جانب الطلب وهذه المدارس تواجـــــــه التهامات بانها تهتم بعدالة توزيع الناتـــج القومى واستقراره اكثر من تنمية هــــــدا الناتـــ .

ولكن الستأمل في توجهسسات السياسسات الاقتصادية الكلية في الاسلام يكشف عن عسدم انطباق هذه الاتهامات على النظام الاسلامسي والشواهد كثيرة جدا على ان تنمية الانتسساج في مقدمة اهتمامات السياسة الاقتصاديسسسة الاسلامية والاسلامية والمسلمية المسلمية المس

والقرآن الكريم والسنة الشريفة يؤكدان عدم التناقض بين المحدقات والتنمية فاللسسه سبحانه وتعالى يقول في محكم تنزيلسسسه " وما انفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خيسسر الرازقين" ( سورة سبأ للاية ٢٩ ) والرسسول عليه المعلاة والسلام قال ( ما نقص مال مسسن مدقة ) رواه ابو كبشة الانصاري ) والتدقيسة في هذين النصين الشريفين يوحي بان المحدقسة ينجم عنها بطريقة او بأخرى زيادة في دخسسل

معطيها تعوضه عن ما بذله لغيره وهو ما يمكن ان يحدث عن طريق ما يعرف بدورة الدخــــل circular flow of income

وفى الرسالة المتبادلة بين عمر بــــن الخطاب وواليه على مصر عمرو بن العسساس رض الله عنهما نجد وعيا فريدا بانعكاسسات المياسة الفريبية على الانتاج والتنميسسة، فسيدنا عمر يكتب الى واليه مستغربا قلسسة الخراج - فيقول له: " ان ارضك واسعة عريضة رفيعة - وقد اعطى اهلها عددا وجلدا وقسسوة في بر وبحر ، وانها قد عالجها القراعنسسة وعملوا فيها عملا محكما مع شدة عتوهــــمــم وكفرهم ، فعجبت من ذلك واعجب من ما عجبست انها لا تؤدى نعف ماتؤديه من الخراج قبـــل ذلك على غير قحوط ولا جدب ) وكان تفسيسسسر اوقر واكثر والارض اعمر لانهم كانوا علسسسى كفرهم وعتوهم ارغب في عمارة الارض منذ كسسان الاسلام ) =

وقد استشف العلامة بن خلدون من النصوص الاسلامية هذه الحقيقة الاقتصادية الجوهريــــة فاخرج لنا اقدم صياغة لفظية لمنحنـــــى فاخرج لنا اقدم صياغة لفظية لمنحنــــى لافر ( Laffer curve ) اذ قـــــال؛ اذا قلت الوزائع والوظائف على الرعايــا نشطوا للعمل وغبوا فيه ،فيكثر الاعتمــاد ويتزايد لحصول الاغتباط بقلة المغرم، واذا . كثر الاعتمار كثرت اعداد تلك الوظائـــــف والوزائع وكثرت الجابية ( م٢٧٧) ووضــــع والوزائع وكثرت الجابية ( م٢٧٧) ووضــــع ابن خلدون القانون الاخلاقي الاساس للتنميـة عين الظلم والعدوان امر راقع لابد منــــدان عن الظلم والعدوان امر راقع لابد منــــه

# (ب) اهتمام الاسلام بجانب العرض:

من هذا يتضع ان دعوة الاسلام للعد السية الاقتصادية لم تغفل قط انعكاسات تحقيق هنذه العدالة على التنمية على النحو الذي يقسال

ان مدارس الاقتصاد من جانب الطلب قــــــــد اغفلتها • بل ان من الواضع من النعبسوس التي اوردناها ان الاسلام ينبه الى أن العدالة الاقتصادية تسرع بالتنمية ولاتعطلها كما زعمم معظم الاقتصاديين الغربيين • ولعـــــــل الاقتصاديين الغربيين محقين في زعمهــــم هذا اذا كانوا يتحدثون عن عدالة اقتصاديسة تتحقق بضرائب تعاعدية تفرضها الدول بقسوة القانون والسلطان على الاغنياء، مما يقتبل الحافز في الاخيرين ، الانتاج وزيــــادة دخولهم ، ولكن هذا لاينطبق على الركــــاة بحال من الاحوال ، فهي وان كانت حقــــــــا للفقير في مال الغنى ، فان عنص الافتيــار والبذل فيها يخرجها من حيز الضرائسسسب الجبرية الى حيز المساعدات التطوعية . محيم ان هناك من كان يعتبر الزكاة مفرما حتيى في صدر الاسلام كما بين القرآن الكريـــمم ( سورة التوبة - الاية ٩٨) ولكن من يراهـا قربة وبركة ونماءا ويدفعها عن طيب نفسسس فلن يكون لها اثر سلبي على رغبته فسسسى الانتاج والكسب ، بل انها قد تكون حافسسزا لمزيدمن الانتاج والتكسب كيماليكون مسسن المتعدقين فيسال خيري الدنياوالاخرة .

واذا كان حرص الاسلام شديدا على توزيسه المال توزيعا عادلا ( كي لا يكون دولـــــة بين الاغنياء) فان لعدالة الاسلام الاقتصاديسة بعدا اخرا قلما يوجد في النظم الاقتصاديسسة الاخرى - ذلك ان عدل الاسلام يقتض الا يكسسون الكسب الا ثمرة لجهد ودون استغلال لاحد، ومسن هنا كان تحريم احتكار الموارد الطبيعيـــة ( وهو ما عبر عنه بالماء والكلا والنار فسيي حديث الرسول صلى الله عليه وسلم المشهبسور) لفرد من الافراد وجعلها شراكة بين الانسسام، ومنه تحريم اكل اموال الناس بالباطل ، ورشوة الحكام والابتزاز، والاختلاس والسرقــــة، والغش في البيوع والمسألة بغير حق والقمسار والاحتكار والرباء وكما هو معروف فسلسسان جميع هذه الافعال وسيلة للكسب بدون اضافسسة حقيقية للانتاج وانما سلب اموال الفيسسره لهذا فهي كلها من مما بيمي بالمناشــــط / zwro-sum processes المتناسخة ( بل ان بعضها ما يؤدى الى خفض الانتباج كمسسا يحدث عندما يفقد المنتجون الواقعون تحسست براثن المرابين الرغبة في الانتاج، او حينمسا يتعمد المحتكر خفض الانتاج ليرفع الاسعسسار، وبديهى ان تحريم الاسلام لهذه الاساليسسسب فى التكسب من دون المشاركة فى الجهسسسد الانتاجى فيه تحفيز للمنتجين لمزيد مسسسن الانتاج بحفظ حقهم كاملا فى التمتع بشمسسار جهدهم واجبار سارقى جهد الاخرين للتكسسسب بالعمل المنتج •

وسعى النظام الاسلاميانيادة الانتسساج لا يعتمد فقط على تحقيق العدالة الاقتصادية كحافز للانتاج ولكنه ايضا يشمل مختلى الاجراءات التي تستهدف تحريك المسسسوارد المعطلة وقد اشراسا من قبل الى اشر الزكساة في تحريك رؤوس الاموال المعطلة وتوظيسسف عائدها في توفيرالة العمل للمقتدريـــــن العاطلين عن العمل ، ومن هذا القبيسل سياسة الاسلام نحو الارض فقد قال ملى اللسسه عليه وسلم ( من احيا ارضا ميتة فلــــه ) " رواه جابر رضي الله عنه " وضمانا لكسي تظل الارض مستغلة حدد سيدنا عمر فتسمسرة بثلاث سنوات تؤول ملكيتها بعد ذلك الى مسن يستملحها ، وقد اقطع الرسولملي السله عليه وسلم وخلفاؤه الاراض للمستثمري لاستعلامها وزيادة عاشدها،

## (٥) موجز وخاتمــــة

يمكننا الان ان نعود فنوجز ما فعلنــــاه في هذا البحث من قضايا وآراء فقد كانت نقطسسة البداية هي دفع شبهة اغفال النظام الاقتصــادي الاسلامي لمسألة التنمية بسبب اهتمامه الشديمسد بزيادة الانفاق وعدالة توزيع الدخل ، وان ذلسك يتم على حساب الادخار والاستثمار اللازميـــــن للتنمية ، وقد اوضحنا ان السياسة الاقتصاديـــة الكلية في الاسلام - بشقيها المالي والنقـــدي٠ موجهة لتحقيق التنمية العادلة التى تجمع بيسسن العدالة الاقتصادية والنمو السريع - وبالنسبـــة للسياسة المالية فقد تبين ان الزكاة التسمسس هي عماد هذه السياسة تحارب الكنز وتشجسسسع الاستثمار على حساب الاستهلاك وان حميلتها موظفسة اساسا لبناء السهياكل الاساسية وزيادة انتاجيسسة الفقراء بتوفير احتياجاتهم الاساسية ، امــــا السياسة النقدية والتي تعمل في توافق تام مسع السياسة المالية \_ فتستهدف تعريك المدخـــرات وتشجيع التسليف ، خاصة الاستثماري منه ، وانهـــا تقدم اكثر من بديل للفائدة ، كمافز لاقسسراض او استثمار الاموال بدل من كنزها ، ومن هسسنة البدائل الزكاة نفسها التى تهدد المال المكنسوز بالفناء والزام المقترض برد الدين بقيمتسسسه الحقيقية وضمان الدولة لديون المعوزين بردها سان دها الحال سامن سهم الفارمين ،

وقد حاولنا ان نوضح ايضا ان اهتمــــام الاسلام بالانفاق وعدالة توزيع الشروة لايجعــــال من سياساته الاقتصادية نمطا من انماط مـــدارس الاقتصاد من جانب الطلب والتى تتهم بالاهتمــام بالعدالة والاستقرار الاقتصادى اكثر من التنميــة وقد اوضعنا ان النظام الاسلامى لا يغفل مسائـــل زيادة الانتاج والتنمية ، بل يجعل من العدالــة والانفاق مدخلا لريادة الانتاج وتسريع للتنميــة وذكرنا ان ذلك يتم بتجنب فرض فئات ضريبيــــة على الاغنياء ، ومحاربة الكسـب عالية وتصاعدية على الاغنياء ، ومحاربة الكسـب بدون انتاج والاعتماد على حرص المؤمن على دفـــع الزكوات طوعا لكى لايغعف حافرة للانتاج نتيجـــة فقدان جرء من عائد جهده .

وهكذا يتضع ان الزعم بأن الاسلام بدعوت للريادة الانفاق وتوزيع الشروة توزيعا عصادلا يشمل التنمية وزيادة الانتاج زعم باطحصل وان التنمية العادلة هي من ايداعات النظلمام الاقتصادي الاسلامي وهو لازال من اقدر الانظمان ان لم يكن اقدرها على تحقيق هذا النمط مصل

# المراجـــــع

- (١) القرآن الكريم ،
- (٢) الامام الحافظ السيوطى: الجامع المغير فى احاديــــث البشير النذير٠
- (٣) العلامة عبد الرحمن بن خلدون : الجزء الاول من كتــــاب العبر وديوان المبتدأ والخبر،
  - (٤) السيد سابق: فقه السنة ( الجزء الشالث ) .
    - (ه) سيد قطب: العدالة الاسلامية في الاسلام .
      - (٦) البهى الخولى: الشروة في ظل الاسلام ٠
  - (٧) الدكتور احمد صفى الدين عوض ؛ اصول الاقتصادالاسلامي ٠
    - (٨) عفيف عبدالفتاح طياره : روح الدين الاسلامي -
    - (٩) الدكتور محمد هاشم عوض: دولة الرضاهية المسلمة ٠

#### ( YYF1 )

- (۱۰) الدكتور محمد هاشم عوض : الاسلام والعدالة الاقتصاديــــة في السوة ان =
  - (١١) الدكتور محمد هاشم عوض: اقتصاديات الزكاة ،
- (۱۲) الدكتور محمد هاشم عوض: نظرية النماء والركود عســد ابن خلدون ٠
- (۱۳) الدكتور سليمان الطماوي : عمر بن الخطاب و اسمسول المدينة .
  - (١٤) الدكتور اسماعيل شوقي شحاته : البنوك الاسلامية "

# 

حديث ( رقم ا ) " رحم الله امر ا اكتسب طيبا وانفق قصدا، وقسدم مفحة ( ) فضلا ليوم فقره وحاجته "

#### التخريسسج:

الحديث اخرجه ابن النجار عن عاشقة ( كذا فـــــى الفتح الكبير ١٣٢/٢ ) •

حديث (رقم ٢◘ ) " قال عن الزكاة " لاحظ فيها لغنى ولا لقوى مكتسب" مفحة ( )

# التخريسيج:

رواه عبید الله بن عبدالله بن الخیار،وهو حدیت صحیح رواه ابو داود والنسائی وغیرهما باسانیسد صحیحة والحدیث " اعطیکما بعد ان اعلمکما انسسه لاحظ فیها لغنی ولا لقوی مکتسب " حدیث صحیح ، ( المجموع ـ ١٣٥ )

حديث (رقم٣٣ ) " لاضمان على مؤتمن " صفحة ( ) التخريـــــج:

رواه البيهقى فى السنن عن ابن عمرو رضى اللسسسه عنهما ( الفتح الكبير ٣٤٦/٣) •

حديث (رقم ٤١٤) " انا اولى بالمؤمنين من انفسهم ،فمن توفى مسلسن صفحة ( ) المؤمنين وترك دينا فعلى قضاءه ،ومن ترك مسالا فهو لورثته " ،

التخريـــج:

سبق تخریجه ،

حديث (رقم ٥٠ ) " وما نقص مال من صدقة "

صفحة ( ) التخريـــج :

سبق تخریجه ۔

حديث (رقم ٦ﻫ) " من احيا أرضا ميته فله "

مفحة ( ) التخريسيج:

سبق تخريجه •

درايسة تحليلية للفارتطبيع فريضة الزكاة

على تعظيم العائد الاقتصادي والاجتماعي

د . سامی بجدی رفیاعی

# دماسة تحليلية لكوارتطبيق فريضة المزكاة على تعظيم العائد الاقتصادي والاجتماعي

#### طبيعة المشكلة والفرض من البحث:

من الشابت ان الزكاة هى الركن الشالث من أركان الاسلام ،وتعريفها فى الشرع اعطاء جزء من النصاب السي فقير ونحوه غير متصف بمانع شرعى يمنع من الصليدان اليه (۱).

والحقيقة ان الزكاة ليست مجرد احسان او تفضيل يجود به الاغنياء على من يدخلون في مصارفها ،وانمسا هي حق مفروض في اموالهم يقاتلون على منعه كما فعسل الصديق ابو بكر رضي الله عنه مصداقا لقول اللسسسة تعالى : " وفي اموالهم حق للسائل والمحروم " .

<sup>(</sup>۱) الامام / محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار " شــرح منتقى الاخيار من احاديث سيد الاخيار " ـ الجزء ٣ ،٤ ـ مكتبة الدعوة الاسلامية بالازهر ـ ص

وكون الزكاة حقا مفروضا جعل منها أداة اقتصادية ومالية يمكن لولى الأمر بها ان يصل الى تحقيــــــــق اهداف اقتصادية واجتماعية عدة .

فقد ثبت ان الركاة هي من انجح النظم لعـــــلاج مشكلة الفقر من زاوية انها حق محدد من قبل اللـــه في أموال الأغنياء بما يكفى حاجة الفقراء،ويكفــــل دوامها وانتظامها ، ويجيز للدولة ــ ولى الأمـــر ــ ان تتدخل في جهايتها وانفاقها في حالة امتناع مــن تجب عليهم عن ذلك (١).

ومن زاوية اخرى ، فهى لا تعتمد فى علاجها لهده المشكلة على كونها دوا المسكنا وانما على كونها حلاجا علاجا يستأصل شأفسة الدا البان يحول متلقى الركساة الى قوة منتجة يعود نفعها على المجتمع بعد فتسرة وجيزة وذلك من خلال كونها حافزا على الاستثمار وفتسط فرص للعمالة ، ومن خلال تطبيق وجهات النظر التسسى تنادى بالاغناء بالزكاة هذا بالاضافة الى كونها وسيلة لاعادة توزيع الدخل لصالح الطبقات التى يرتفسسع لديها الميل الحدى للاستهلاك الامر الذى ينعكس علسسار زيادة الانتاج والاستثمار والدخل من خلال آشسسار

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية فـــــى الاسلام ـ المؤتمر الاول لمجمع البحوث الاسلاميسة ـ الازهر ـ ص ۲۹۷ ٠

ويهدف الباحث في بحثه هذا الى اماطة اللشسسادي عن بعض آثار الركاة على تعظيم العائد الاقتصلادي وذلك في النقاط التالية :

أولا : آثار الركاة كأداة لاعادة توزيع الدخل •

ثانيا: آثار الزكاة كدافع نحو الاستثمار •

ثالثا: آثار الركاة كأداة لتوفير الضمانيات

والحوافز الكافية للمستثمرين -

رابعا: آثار تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة -

خامسا: آثار الزكاة على زيادة الحصيلة وتخفيص

تكاليف الجباية •

## أولا : آشار الزكاة كأداة لاعادة توزيع الدخل :

 عند الضرورة ، وبالطبع تكون بدون فوائد (١).

ومن اهم هذه الموارد مورد " الزكساة " حيث انها اساس النظام المالى والاقتصليات في الاسلام ، فهي أداة من أدواته الفعالة التي يمكن استخدامها في الوصول الى بعض الاهللات الاقتصادية والاجتماعية والمالية -

وأول آشار الزكاة كأداة اقتصادية ومالية انها تمثل أداة لاعادة توزيع الدخول لصالحصح الطبقات ذات الدخل المحدود حوالتي يرتفصحك لديها الميل الحدى للاستهلاك حالامر المسلك ينعكس مع تكييف نمط الاستهلاك والانتاج علمى زيادة الطلب والانفاق ومن ثم الدخل والاستثمار،

وقد يرد على ذلك بأن الضرائب تمتــــل أداة لاعادة توزيع الدخل وهو أمر محيح ، الا أن الضرائب في هذا الصدد لا ترقى فعالية آثارهــا الى فعالية آثار الركاة ذلك لأن الركاة تؤخــذ بالحق من الغنى وتعطى للغنى والفقير ايضــا ، ومثال ذلك الفرائب فير المباشرة التي يدفعهـا

<sup>(</sup>۱) د محمد عبد المنعم عسفس ، نحو النظريسسة الاقتصادية في الاسلام ، " الدخل والاستقسسرار " من مطبوعات الاتحاد الدولي للبنوك الاسلاميسة القاهرة ـ ۱٤٠١ هـ ص ۲۳۱ ،

الجميع ، بينما وقعها اشد قسوة على الفقيمسس وتنفق حصيلتها على بعض المرافق العامة والامسن التى يستفيد منها كل من الغنى والفقير بــــل قد يستأثر بها الغنى (1).

ويمكن ابراز آشار الزكاة كأداة لاعسسادة توزيع الدخل لمالح الطبقات ذات الدخل المحدود من النواحى الاقتصادية والاجتماعية كمايلى:

(۱) المعالجة الفعالة لمشكلة الفقر التبيين تعانى منها المجتمعات ،وتتضع عظمة الأثبار الاجتماعية لذلك اذا ما طبقت القاعيدة الفقهية التى تقفى بتوزيع الزكاة حييت جمعت عيث ان فى ذلك رعاية لحرمية الجوار ، وتنظيما لمحاربة الفقيييين ومطاردته ، وتدريبا لكل اقليم علييين الاكتفاء الذاتى ،وعلاج مشاكله الداخليية ، ولأن فقراء البلد قد تعلقت انظارهييه وقلوبهم بهذا المال فكان حقهم فييييه

من آشار اجتماعية تتمثل في ازالة الحقيدية والتباغض بين أبناء البلدة الواحدة ويدفعهيم نجو المرص على اموال الاغنياء التي تحققوا مين ان نفعها يعود عليهم •

والفكرة الاساسية للمضاعف هي ان زيــسادة الانفاق التلقائي يترتب عليها زيادة الدخـــل القومي بكمية مضاعفة تتوقف على الميل الحــدي للاستهلاك فتزيد بزيادته وتنخفض بانخفاضـــه ، ومعنى ذلك ان كلا من الاستهلاك والاستثمار يسيسران معا ، فكلما زاد الاستهلاك زاد الاستثمار حـــي مستوى معين هو ذلك المستوى الذي تمثله العمالة الكاملة (1) ،

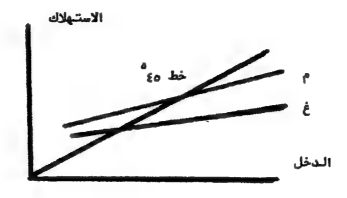
وقد قيام احد الساحثين (٢) بعمل مقارئيسة

<sup>(</sup>۱) د محمد عبد المنعم عفر ـ المرجع السابق ـ ص

<sup>(</sup>۲) أ• مختار محمد متولى ـ التوازن العاموالسياسات الاقتصادية الكلية في اقتصاد اسلامي ـ جــدة ــ المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي -

لمنحنى ( دالة | الاستهلاك في مجتمع اسلامي قائسم على الركاة بمنحنى الاستهلاك في مجتمع غيـــر اسلامي بينت ارتفاع منحنى الاستهلاك في المجتمـع الاسلامي عن غيره وزيادة الميل الخاص به ممـــا يوضح النتيجة السابقة =

وهذه المقارنة مبينة بالشكل البيانــــى رقم(١)



حيث م تمثل دالة الاستهلاك في مجتمع اسلامي قائم على الركاة •

، غ تمثل دالة الاستهلاك في مجتمع غير اسلامـــي

كماتودى الزكاة من خلال تكييف الهيك السلعى للطلب على الفروريات نتيجة لزيادة القوة الشرائية النسبية لدى الفقراء كأثر من آشار اعادة توزيع الدخل ، ونقص الطلب على الكماليات والسلع الترفيسهية والمحرمة الى توجه جانسب كبير من الانفاق نحو اشباع الاحتياجات الحقيقيسة للمجتمع والحد من التطور والتنوع الغيسسر مرغوب فيه في الحاجات والاستهلاك الترفيسية والاسراف الذي يعود المجتمعات الرأسماليسية وهو ما ينتج عنه في النهاية رفع المستسوى المحقق من المنافع الاقتصادية لاعادة توزيسسع الدخل (1).

أضف الى ذلك ان زيادة الطلب والانفسساق الناتج عن اعادة توزيع الدخل لصالح الطبقسسات الفقيرة ، والتى يرتفع ميلها الحدى للاستهسلاك بما يؤدى اليه منزيادة الناتج القومى تنعكسس آثارها على تخفيض التكاليف ،حيث انه كلمسسا

<sup>(</sup>۱) ده محمد عبد المنعم عفر ـ المرجع السابــــــق ـ ص ۱۹۳ -

زاد حجم الناتج كلما انخفض نعيب الوحدة المنتجة من التكلفة الكلية ـ نظرا لأثر التكاليـــــــف الشابتة ـ وهو ما يعطى فرصة للمنشأة بــــــل يفرض عليها واجباوخاصة اذا ماكنت تنتـــــــ سلعة لازمة لطبقة الفقراء وهي التي يزيـــــــ الطلب من جانبها ـ نحو تخفيض امعار البيــــــ الامر الذي ينعكس مرة اخري على زيادة الطلــــب وبالتالي زيادة الانتاج وانخفاض التكاليف مــرة اخرى ه

وقد يدفع في مواجهة هذا الاثر الاخيــــر بأنه يتوقف على مدى مرونة الانتاج ومرونــــة الاسعار وخاصة في مجال الصناعات الاستهلاكية ،

ويرد على ذلك بأن منهج التنمية فــــرورة الاصلاح يرتكز ــ كأحد مقوماته ــ على فـــرورة تكييف نمط الاستثمار بحيث تتحدد اوليات الانتاج في الاقتصاد الاسلامي بتوفير الضروريــــات والاحتياجات الاساسية لحفظ الدين والحيـــاة والمقوة البدنية والذهنية اللازمة لأدا الواجبـات تجاه النفس والاسرة والمجتمع ، وحفظ نظــــام المجتمع وأمنه الداخلي والخارجي ،يلي ذلــــك

ومن ثم قان توفير الضروريات واجب على المجتمع ، اذ تعمل الدولة على تحقيقه اذا ليم

يتم من خلال آلية السوق اما بتوفير الحوافيسن لذلك او مباشرتها للمشروعات العامة المؤديسة الى تحقيقه ، وهذا الهيكل هو نفسه الهيكسسل السلعى للطلب في خطوطه العريفة وبذا يتجسسه كل من الانتاج والطلب في نفس الاتجاه (1).

ولا تعنى اولويات الانتاج هذه التركيسسر على الانتاج الغذائي والكسائي وغيره من اشكسال الانتاج الزراعي والانشطة المرتبطة بهسسسسا وتفضيلها على الانتاج الصناعي وتطويره وتنميته، او الاهتمام داخل الصناعة بالصناعات الاستهلاكيسة على حساب الصناعات الثقيلة ، وعدم اقامسسة قاعدة صناعية عريفة ومتينة في المجتمسسع ، ولكنها تعنى انه طالما كانت بؤرة الجهسسد التنموي سطبقا لمفهومه الاسلامي وليين عمليسة التنمية هو الانسان نفسه ، فإن الانتاج لا بسسد وأن يعني لتوفير احتياجاته الاساسية مشركسسزة في اول مراحل التنمية في الوفاع بجوانب معينة في اول مراحل التنمية في الوفاع بجوانب معينة فيلزم توفيرها قبل الدخول في انتاج نقسسل الحاجة اليه لكونه اقل اهمية في تطوير الانسان وتنمية داته ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ص ٢٤٨ ، ص ٢٤٩ =

ويؤدى هذا الاهتمام بتوفير الاحتياجـــات الاساسية والفرورية الى اتساع نطاق انتاجهــا وتطوير عمليات وأساليب الانتاج مما يؤدى الــى تقدم صناعاتها والعناعات المرتبطة (١)،

- (٣) ان زيادة الطلب وبالتالى الاستثمار ـ عن طريسق آثار المعجل ـ يؤدى الى خلق فرص جديســـدة للقضاء على البطالة وتشغيل العمالة الزائــدة في المجتمع ، مما ينطوى على الآثار الاقتصاديـة والاجتماعية التالية ؛
  - (أ) استغلال احد عناص الموارد المعطلسة بـ والتى تمثل ضياعا بـ فى المجتمع بـ وهـى تلك الممثلة فى العمالة العاطلسسسة وهو امر يعنى فى نفس الوقت تعظيمسسا للعائد الاقتصادى بمقدار الزيادة فسسى الدخل المترتبة على مساهمة هسسسله العمالة فى الناتج القومى •
  - (ب) توفير جزامن النفقات التي كان يجسب على الدولة ان تتحملها في سبيل كفالـة الحد الادنى لمعيشة هؤلاء الافراد الذيبن تم تشغيلهم ، ذلك ان الاسلام يقوم علـــى كفالة حد ادنى للمعيشة لكل فرد ــ حتـى ولو لم يكن مسلما ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ... ص ٤٠٢ ، ص ٤٠٣ •

وتنعكس آثار ذلك على توفير بعض بنسود الانفاق العام والتي يمكن توجيه اليهام والتي يمكن توجيه الي جوانب اخرى ، او على الاقل تجنسب الاشار السيئة لزيادة الانفاق الحكومي على الاقتصاد القومي والتي من اهمها التفخم .

(ج) ستمثل الدخول التي سيحمل عليها هـــولاء العمال من عملهم زيادة في القــــــــــــوة الشرائية لهم ،وبالتالي تنعكس في طلـــــب جديد بمكن ان ينعكس ـ حتى ولو فــــــــــــــ الاجل الطويل ـ على زيادة الانتاج وخلـــــق فرص جديدة للعمالة -

## ثانيا : آثار الزكاة كدافع نحو الاستثمار :

للزكاة في المجتمع الاسلامي عدة وظائف نذكـــر منها مايلي : (۱)

- (۱) شكرا لله على نعمته ٠
- (٢) عدالة توزيع الدخل بين افراد المجتمع ٠
- (٣) ضريبة الهية على اصل الاموال غير المستئمسرة
   لدفعها نحو الاستثمار في منافع المجتمع -

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ص ٢٣٨ -

والذى يهمنا فى هذا المقام هو الوظيفة الثالثة، وهى كون الركاة فريضة على الاموال غير المستثمللت لدفعها نحو الاستثمار فى منافع المجتمع ذلك لأنه مللي المعروف ان الاموال التي تؤخذ منها الزكاة تقع عللي ثلاثة انواع هى :

- (أ) امسوال تؤخذ الركاة من اصلها ونمائها معسا ، اى من رأس المال ونمائه ( غلته ) عند كل حول ، وذلك كما فى زكاة الانعام ، ومرد ذلك تمام الطلة بين الاصل ونمائه .
  - (ب) اموال شؤخذ الركاة من اطبها فقط ، ومثل ذلـــك الذهب والغضة المدخرة والتى بلغت نصابا،ويقــاس عليها اوراق الكاغد ( النقد الالزامى ) -
  - (ج) اموال تؤخذ الزكاة من نمائها فقط وذلك بمجسرد الحمول عليه دون انتظار حولان الحول ، ومشسسال ذلك دخل الانتاج الزراعى والحيوانى ، ودخسسل كسبالعمل والمهن الحرة .

ومن هنا يلاحظ ان الاسلام يفرض الزكاة على راس المال غير المستثمر ، اما المال المستثمر من المال المستثمر من المال المستثمر فتطرض الزكاة في معظم الاحوال على نمائه فقط كما هو المحال في دخل استغلال الارض حيث تخرج الزكاة منهسل بنسبة ه لا من قيمة الناتج الكلى او ١٠ لا من صافل الربح ، كما لاتسرى الزكاة على عروض القنية \_ الاصول الشابتة \_ عند حساب وعا ازكاة عروض التجارة حيست الشابتة من هذه الحالة هو صافى رأس المال العامل العامل

" فالوعاء الادخارى هو الفضل ، ويتمثل في الفرق ما بين انفاق الفرد على حاجاته ودخله ، وهوليه اكتنازا اذا ما أديت زكاته عند بلوغه النهسسب القانوني ، ذلك ان الادخار يكون بهدف مواجهها التمانوني ، ذلك ان الادخار يكون بهدف مواجهها احتمالات المستقبل ، الا انه متى بلغت هذه المدخرات نصابا وجبت فيبها الزكاة لتكون دافعا لهذه الامسوال نحو الاستثمار ، حيث ان بقاء هذه المدخرات دون خيل يجعلها تتناقص بالزكاة كما ان الزكاة في حالها تشفيلها ـ اى الاموال ـ تغترف من وعاء النماء وئيس من اصل راس المال ، وبذلك يطيب المال ، ويطيه به مالكه ويطيب به المجتمع بأداء زكاته ،ويطيب به مالكه ويطيب به الاقتصاد القومي باستثماره ومداومة الامتثمار "(۱).

وتتفح هذه الحقيقة من دعوة رسول الله صلحت الله عليه وسلم الى ضرورة استثمار الاموال حتك لا تأكلها الزكاة بقوله : " من ولى يتيما له محال فليتجر له ولا يتركه حتى تأكله العدقه "رواهالترمسذى والدارقطنى •

فحيث تمثل الزكاة هر٢ لا على الاموال المدخرة غير المستثمرة في الوقت الذي لا تفرض فيه الزكاة على الاموال المستثمرة للاموال المستثمرة للاموال المستثمرة للاموال المستثمرة من معظم الاحوال الامسن عائد الاستثمار بنسبة ١٠ لا من صافى العائد المسلم عدم وجود حد ادنى للربحية كما هو الحال فللمسلم الانظمة الاقتصادية الاخرى التي لا ترتكز على الاسلام

<sup>(</sup>۱) ده ابو بگر الصدیق متولی ، ده شوقی شحاتــــه -اقتصادیات النقود فی اطار الفکر الاسلامی - مکتـــة وهبة - القاهرة - ۱۹۸۳ - ص ۲۷ ،ص ۲۸ ۰

ومبادئة ( يعر الفائدة على راس المال تكلفسة الاستخدام رأس المال في الانظمة الرأسماليسسة مثلا ) فان المنظمين يستمرون في استثماراتهسم حتى ولو وعلت الخمارة منها الى نعبة الزكساة ( وهي ١٩٠٥ لا على المدخرات غير المستثمارة ( ).

وكون الزكاة دافعا للاموال المدخرة نحو الاستثمار المباشر و الاستثمار عن طريها المشاركة و المضاربة دون أساليب التوظيها المسار المالم، المرتكن على الفائدة ينتج الاتهاب

(۱) خلق الدافع نحو الاستفادة من المدخرات، وبالتالى عدم حرمان الاقتصاد القومييي من المنافع التي تأتي من وراءاستثمارها،

وتتضع اهمية ذلك اذا ما استعرضيا قول احد الكتاب فى شأن الاكتناز وآشاره الاقتصادية (٢)، فالتقتير ومسا يقتسسرن به من اكتناز الذهب والفضة او غيرهمسا من وسائل النقد يحول دون نشاط التسداول

<sup>(</sup>۱) د. محمد عبد المنعم عقر ـ المرجع السابسسق ـ ص ۲٤٧ -

<sup>(</sup>٢) د، محمد عبدالله العربى ـ النظم الاسلاميسسة الاقتصادية ص ١١٦ .

النقدى وهو ضرورى لانتعاش الحيــــاة الاقتصادية في كل مجتمع ، فحبس المـــال تعطيل لوظيفته في توسيع ميادين الانتـاج وتهيئة وسائل العمل للعاملين " .

ولم تقتص آراء الفقهاء في الاكتنسساز على مستوى الافراد بل تعدته ليشمل الاكتناز على المستوى الحكومي وذلك من قــــول ابن خلدون (١٦): " فاذا احتجــن العاطان الاموال او الجبايات او فقدت فلم يصرفها في مصارفها قل حينئذ ما بأيدى الحاتيسة والحامية ،وانقطع ايضا ما كان يصلل منهم لحاشيتهم وذويهم وقلت نفقاته سسم كجملة، وهم معظم السواد ونفقاتهم اكثـر مادة للاسواق مما سواهم ،فيقع الكســـاد حينئذ في الاسواق وتفعف الارسام في التساجر فيقل الخراج لذلك ، لان الخراج والجبايسة انما يكون من الاعتمار والمعاملات ونفساق رواج \_ الاسواق ، وطلب الناس للفوائسيد والارباح ، ووبال ذلك عائد على الدولسة بالنقص لقلة اموال السلطان ، حينئذ بقلسة الخراج ، فان الدولة كما قلنا هـــــى

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون المتوفى سنة ۲۷۹ هـ المطبعة الازهرية ۱۳٤۸ هـ ۱۹۳۰ م٠

السوق الاعظم ام الاسواق كليها ، وأطبهسا ومادتها في الدخل والخراج فان كسسست وقلت معارفها فأجدر بما بعدها مسسسن الاسواق ان يلحقها مثل ذلك وأشد منه -

وايضا فالعال انما هو متردد بين الرعية والسلطان منهم اليه ومنه اليهم فــاذا حبسه السلطان عنده فقدته الرعية سنــــة الله في عباده " .

(٢) اندفاع الاموال نحو الاستثمار في ظلله انتفاء عنصر الفائدة يؤدي الى انتساء المشروعات اللازمة للتنمية وسدالاحتياجات الاستراتيجية والفرورية للافراد في المجتمع بتكاليف منخفضة وذلك لانتفاء عنصلله الفائدة -

وقد يرد على ذلك بأن الغاء القوائسة على رؤوس الاموال المستبثمرة قسسسه لا يؤدى الى تخفيض تكاليف الانتسساج لأن اصحاب الأموال يحملون على نصيب مسن الارباح بدلا من الفائدة الشابتة .

ويتضع بطلان ذلك اذا ما اتفع لنسسا الفرق في المعالجة المحاسبية لكل مسن الفائدة وأنسبة الارباح الموزعة حيست ان الاولى تعثل عنصرا من عناص التكاليف تجب اضافته الى تكلفة السلعة ومولا السى السعر الذى يمكن ان تبيع به المنشاة، اما الثانية فتمثل توزيعا للربسسسع ومكانها حساب التوزيع ولا تضاف السسس تكلفة السلعة ومن ثم لا يتم نقل عبئها الى المستهلك النهاشي الامر الذي ينعكس على انخفاض الاسعار •

- (٣) توفير عنصر الجدية والموضوعية عنسسد دراسة جدوى المشروعات الاستثماريــــــة المختلفة حيث ان مشاركة المصارف و يسوت التمويل في ذلك سيؤدى الي زيـــــادة اهتمامها ومساهمتها للمستثمرين فــــــــ دراسة الجدوى الاقتصادية للمشروعــــات المختلفة الامر الذي يؤدى الي توجيـــه الاستثمار نحو افغل الحيل(١).
  - (3) القضاء على التناقض بين مصالح المنتجيان ومصالح رأس المال لانه بالغاء الفائدة على راس المال ستتحول المصادر الماليلية الربوية الى مضاربين يساهمون فلللليان المشروعات الانتاجية وبذا يعبل

(ه) المحافظة على القيمة الحقيقية لـــرأس المال ، حيث ان الزكاة يحفزها لامحــاب الاموال نحو استثمارها بشكل مباشــر مباشر او في ظل نظام للمشاركة يــرودي الى استثمار هذه الاموال في امول منتجــة لا تتناقص قيمتها مع ارتفاع الاسعـــار وانخفاض القوة الشرائيةللنقود •

" فالدى يطلبه التجار فى تعرفاتهسسم شيآن سلامة رأس المال والربح (1) ،ومسسن ثم فالربح الحقيقى من الناحية الشرعيسسة هو " الفضل على راس المال (7) والمقصود برأس المال هو قيمته من حيث كونه قسوة شرائية لا من حيث وحدات عددية نقسسد (7) ويتضح ذلك من تفسير الامام الطبسسرى

<sup>(</sup>۱) الامام ابو القاسم الزمخشرى ، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل فى وجوه التآويـــل، الجز الاول - ۲۲۷ هـ - ۵۲۸ م - ص ۱۹۱ •

<sup>(</sup>۲) "الشيخ ابو السعود العماوى - ارشاد العقــــل السليم الى مزايا الكتاب الكريم - الـجــسزء الاول - تفسير سورة البقرة ص ۳۴ - ص ۳۰ •

<sup>(</sup>٣) د دعمد السيد عبد الكريم ـ نحو اطار لنظريـة المحاسبة غن الشريعة الاسلامية ـ مجلـــــــة الدراسات و البحوث التجارية ـ تجارة بنهــــا ـ العدد الخامسـ ص ١٩ ،ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) الامام ابو جعفر الطيرى ـ جامع البيان فـــــن تفسير القرآن ـ طبعة اولى ـ ص ١٠٨٠ =

حيث يقول: " الرابح من الشجار هــــو المستبدل من سلعته المملوكة له بدلا هـو أنفس من سلعته أو أفضل من ثمنها الـــدى يبتاعها به ،فأما المستبدل من سلعتـــه بدلا دونها ودون الثمن الذي يبتاعهـــا فهو الخاس في تجارته لا شك " •

" فالمنشأة المستمرة في اعمالها تقوم ادارتها بتقليب المال حالا بعد حسسال او فعلا بعد فعل ، او تقوم بتقليب المال طورا بعد طور حتى تنتهى الدورة وتبسدأ دورة اخرى ، وتقوم بعملية احلال لمسسا باعت من عروض تجارة ممثلة في البضاعسة وما استهلك من عروض قنية ممثلة فيسسي اصول شابتة ، ويمكن تصور هذه السسدورة كما يلي ؛

ع ا

حيث ع ما باعت من سلع مختلف وتتحول (ع ) الى نقود (ن) ثم يستبدل بها (ع ) و الادارة الرشيسدة ذات الكفاءة والفعالية هي التي تبتالياع ال تشترى - (ع ) مع تساويها مسح (ع ) من حيث الاهمية الاقتصاديسسة او المنفعة بمرف النظر عن الجنسس

او المواصفات بأقل من ثمن بيع (ع) ، اذ تتحقق سلامة رأس المال من حيث انه قوة شرائية معينسة او من حيث انه ممثل في اصول عينية او ماديسسة معينة "(1).

ويتضع من ذلك ان المحافظة على راس المسال يجب ان يكون مقصودا بها المحافظة عليه مسسست حيث كونه قوة شرائية لا وحدات نقدية عدديسسسة الامر الذي لا يتأتى الا باستثمار هذا المال فسى أصول وسلع عينية ولا سيما المنتجة منها وهسدا ما نبه اليه امير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه عماله ورعيته بقوله : " فلو انسسا الله عنه عماله ورعيته بقوله : " فلو انسسا أذا خرج عطاء أحد هؤلاء ابتاع منه غنمسسسا فجعلها بسوادهم ، فاذا خرج عطاؤه ثانية ابتاع من ولده كان لهم شيء لله اعتقدوه واني لأعلسسم من ولده كان لهم شيء لله اعتقدوه واني لأعلسسا بنعيحتي من طوقني الله أمره ، فان رسول الله ملى الله عليه وسلم قال : " من مات غاشسسالرعيته لم يرح رائحة الجنة "(١٣) (٢)

<sup>(</sup>۱) د محمد السيد عبدالكريم - مرجع سابق - ص ۲۰

<sup>(</sup>۲) د۰ ابو بکر الصدیق متولی : د۰ شوقی شحاتـــهـ مرجع سابق ـ ص ۲۸ : ص ۲۹ ۰

ومما يؤكد أهمية هذا الأثر للركسياة نشائج تلك الدراسة التي أجراها الدكتسور حازم الببلاوي (١) حول " مشكلة الاستمسارات المالية للدول النفطية " • والتي اختار لهسا الفترة من سنة ١٩٧٤ ـ حيث بدأت اسمار النفسط في الارتفاع ـ حتى سنة ١٩٧٨ ، وكانت نتيجسسة هذه الدراسة كما يلي :

فى سنة ١٩٧٤ كسانت هناك مدخرات نفطيسسة مقدارها ٢٠ بليون دولار ساتم استثمارها فسسسى صورة ودائع فى البنوك الغربية مقابل " فائدة " وهو مايعرف فى الاقتصاد بالتوظيف المالى =

وفى سنة ١٩٧٨ ادى هذا التوظيف المالى، الذى لم يخرج بشرط المشاركة وانما خرج بشـرط الفائدة الى مايلى :

(۱) وصل معدل التفخم في العالم الى اعسسلي مستوى له ، مما أدى الى خفض القيمسسة الحقيقية لـ ۲۰ بليون دولار على عكس مسسا كان يتوقع ، بحيث ما كان يمكن شراؤه بهذا المبلغ في سنة ١٩٧٤ لم يعد ممكنسسسا شراؤه في سنة ١٩٧٨ بهذا المبلغ مضافسسا اليه فوائده عن هذه الفترة الزمنية ،

<sup>(</sup>۱) نقلاً عن د. رفعت العوض ـ رؤية اقتصادية لتحريم الربا ـ مجلة الامة ـ رئاسة المحاكم الشرعيــة والشئون الدينية بقطر ـ العدد (۲۵) ـ المحسرم ١٤٠٣ ه .

(ب) وفي مقارنة لهذا الأسلوب من أساليسسب الاستثمار ـ والذي لايقره الاسلام وأسلسوب الاستثمار في اصول انتاجية حقيقيسة ـ عن طريق نظام الاستثمار المباشسسسر والمشاركة وهو ما تقرره الشريعسسة الاسلامية ـ قارنالدكتور الببلاوي بيسسن كل من حالتي اسبانيا وبريطانيا •

وفي بداية القرن السادس عشر كانسست أسبانيا ـ وبسبب ما حملت عليه من الكشسوف البغرافية ـ تعد اقوى دولة اوربية بمفهسوم الثروة المعاصرة ،الا انه وخلال خمسين عامسا انهارت اسبانيا اقتصاديا ، وذلك لأنهسسسا احتفظت بشروتها في ذلك الشكل الذي اشرنسسا اليه ـ التوظيف المالي من خلال الفائسسدة ـ في حين ان بريطانيا التي حملت على شروة اقسل استطاعت وبسرعة ان تحول هذه الشروة السسي ما يسمى في الاقتصاد بالشروة الحقيقية ،فحولتها الذي جعل بعض الاقتصاديين يعتقدون ان هزيمة البنانيا في معركة " ارمادا " كانت معسسزوة السبانيا في معركة " ارمادا " كانت معسسزوة السبانيا في معركة " ارمادا " كانت معسرفسا بها كلتا الدولتين في شرواتهما

وخلاصة هذه النقطة ان الزكاة تعسسسد بمشابة دافع للاموال نحو الاستشمار ، وطالسما

ان الاسلام لا يآر أما وب التوطيف المالي .ف سان الأمال الاستثمار عيكون في اصول انتاجبة تحتفيسط بالقيمة المقيقية لرأس المال في صورة قلل شرائية حقيقية وهو ما يعني تحقيق هلل المحافظة على رأس المال الحقيقي " الملادي" وهو مبدأ مقرر في المحاسبة .

 حجم الانتاج في المشروعات الاكثر كفاءة واحـــلال السلع المنتجة محليا - والتي تتميز بتكلفتهـا الرخيصة محل السلع المستوردة (۱).

والدارس لطبيعة البلاد الاسلامية وحالتها الواقعية يتبين انها بلاد متخلفة رغم ارتفاع متوسط الدخل الفردى في السنوات الاخيرة للبعض منها \_ وهي الدول البترولية \_ الا اننا نصرى ان هذه البلاد لديها من الامكانيات الذاتيات ما يؤهلها لاحداث تكامل اقتصادى سليم •

هذا بالاضافة الى ان فواشف الأموال لـــدى بعض الدول الاسلامية البترولية ـ والتى يحــرم اكتنازها أو توظيفها ماليا ـ والتى تمتــل الزكاة دافعا نحو خروجها للاستثمار، تعد احــد العوامل الاساسية في انجاح التكامل الاقتصـادي الاسلامي وتساعد على التغلب على عقباته المختلفة اذا ما وفع تصور شامل للمحاور التي يمكـــن ان يرتكز عليها وتوافرت الادارة السياسيــــة

<sup>(</sup>۱) د، اسماعیل عبد الرحیم شلبی - التکامــــل الاقتصادی بین الدول الاسلامیة - الاتحاد الدولــی للبنوك الاسلامیة - القاهرة - ۱۹۸۰- ص ۲۰۶

## شالشا : آشار الزكاة كأداة لتوفير الضمانات والحوافسز

الكافية للمستثمرين:

من المعروف أن من ضمن معارف الزكسساة المعروفة والتى نص عليها القرآن الكريم مصرف " الغارمين " ٠

والغارمون هم المدينون الذين لزمتهسسم ديونهم وعجزوا عن سدادها ،ولم يكن دينهم فسسى معهية ، وكذلك المدينون الذين استدانسسسوا لأداء خدمة عامة كهؤلاء الذين يطحون بين الناس وتركبهم بعض الديون بسبب ذلك • وتسدد ديونهسم في هذه الحالة حتى ولو كانوا قادرين تشجيعسسا لأعمال المروءة وفعل الخير والطح بين الناس •

ویتسع هذا البند لیشمل من احتـــرق متجره او غرقت بضائعه فی عرض البحر او تلــف مصنعه (۱) وتعرض لخساشر کبیرة ودیون یعجـــز عنها بسبب دخوله فی مجال انتاج جدیـــد لازم للمجتمع الاسلامی -

<sup>(</sup>۱) أ، عبد السميع المصرى ، التأمين الاسلامى بيسسن النظرية والتطبيق ، مكتبة وهبة سالقاهرة سالطبعة الاولى صغر ١٤٠٠ هـ سام ٢٧٠٠

ويؤكد ذلك ما رواه الامام مسلم عن قبيصة بن مخارق الهلالى قال: "تحملة حمالة - اى دين في سبيل الملح بين الناس - فأتيت رسول الله عليه وسلم أسأله فيها فقال: " أقه من الله عليه وسلم أسأله فيها فقال: " أقه متى تأتينا المحدقة فنأمر لك بها ، " ثم قسال: يا قبيصة ان المسألة لا تحل الا لأحد ثلاث المسالة وبحل تحمل حمالة فحلت له المسألة حتى يعيبها ثم يمسك ، ورجل أصابته جائحة - أفة تهل المسبة الثمار والاموال وتستأصلها ويقاس عليها كل مصيبة عظيمة - اجتاحت ماله فحملت له المسألة حتى يعيب قواما من عيش ، ورجل اصابته فاقة حتى يعيب قواما فلانا فاقة فحملت له المسألة حتى يعيب قواما من عيش ، ورجل اصابته فاقة حتى يعيب قواما من عيش ، ورجل اصابته فاقة حتى يعيب قواما من عيش ، ورجل المسألة حتى يعيب قواما المسألة بالمسألة بالقبيعة سحت

ومن شم ، فكل من تنزل به خسارة ماليسسة بسبب جائحة او حريق او سبل او دين في غيسسسر معصية ولو كان لديه مال ولكن الدين محيط به ، وكل من يتعرض لاملاق وفاقة بعد غنى ويسر يأخسسن من سهم الغارميسن او من بيت المال ما يعسسون خسارته ويقض به دينه ويسد خلته وتذهب بسسسه ضائقته ويؤمنه على مستوى عيشه الذي كان ينعسم به قبل ان يتعرض لها تعرض له "(۱)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٨٠

وبنا على ذلك فاننا نرى ان الركاة مسن وجهة نظر سهم الغارمين ومصرفه اثر كنفمسسان وكحافز كافى للمستثمرين فى مشريعات سافعه سسة واستراتيجية للمجتمع المسلم ويستج عن ذلك سسايلى ب

- (۱) ان في توفير مثل هذه الخمانيات تسجير سا للمستثمرين على الجرأة في اتخسسساذ القراراتالاستثمارية المختفة واتسساع افضل اساليب الانتباج وتطبيق المخترعسات الجديدة التي تزيد من الانتباح وتغال ....ن التكاليف ، حيث يرتبط شنبيفها عسسادة بمخاطر كثيرة قد تمثل حبر عثرة في عبيال استخدامها أو انبائها على نطاق والسمي ويدفع الى ذلك كله ان الاسلام بنيو السمى التفكير والانتاع في المحد عن أفضلسال السنة لان اندواد الد، فرة من قبسال السبل لاستغلال اندواد الد، فرة من قبسال الله للانسان الله للانسان
- (٣) ان عن سداد دين الده ينين تشجيعا علــــك القرض الحسن الخالى من الربا ، وذلــــك لأن المقرص قرضا حسنا اذا ضمن ســـداد دينه أقدم على الاقراص ، عالمـــــا انه لايضيع عليه شيء من ماله ، ولا بكـــا ايدى الناس عن ذلك الا عدم ضمــــان الأداء (١).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٦ ٠

ويرتبط بذلك تخفيض او القضاء على بدد الديون المعدومة والذى يمثل عبئ على على حساب الارباح والخسائر للمنشــــات المختلفة •

(٣) يتمثل العائد الاجتماعي في هذا العسدد فيما تتركه عملية سداد دين الغارم مسن آثر حميد في نفسه يشعره بتضامن المجتمع معه وبالتالي تزيد من انتمائه اليسسسه وتمسكه به وحرص على بذل اقصى جهسسسد في سبيل نفعه •

## رابعا : آثار تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة :

ان الدارس لفقه الزكاة يتضع لـــــه ان الشارع الحكيم لم يقعد لها ان تكون مجرد مسكن مؤقت لدا ً الفقر ، بل يريد ان تكــــون علاجا ناجعا يسهم في مشكلته حلا جذريا .

ولكى يتحقق ذلك ذهب بعض الفقها ً الـــى تطبيق ما يسمى بسياسة الاغناء بالزكاة (١)بمعنى

<sup>(</sup>۱) د احمد النجار وآخرون ـ ۱۰۰ سؤال ۱۰۰۰ جو آب فى البنوك الاسلامية ـ الاتحاد الدولى للبنسوك الاسلامية ـ الطبعة الثانية ۱۶۰۱ ه ص ۳۷ ،ص ۳۷ د يوسف القرضاوى ـ اتباع سياسة الاغنسساء بالزكاة ـ مجلة الاقتصاد الاسلامية ـ ع۱۲ ـ ص ٥ ، ص ۱۶ -

"تمكين الفقير من أغناه فالسه منفيه بحبث يكون لم معدر دخل ثابت يغنيه من ظله المساع من غيره ، ولو كان هذا الغير تعلق الحله المساعدة فمن ثنان من اهل الاحتراف أو الانجار ماعط من صدوق الزكاة دخل يكفيه ببل يتم كفايت وكفاية أسرته بانتظام ، وفي هذا الملهدد يقدول الاصام النووي في المجموع : "قالوان فان كان عان عادته الاحتراف اعطى مايشترى به حرفته ، أو آلات عرفته قلت قيمة ذلك ام كثرت ويكون تدره بحيث يحمل له من ربحه ما يفي بكفايته غالب الدرف والبسلاد والأزمان والاشخاص" ،

وفى رأينا أن أتباع سياسة الاغتسساء بالزكاة له من العوائد الاقتصادية والاجتماعيسة ما يمكن بلورته فيما يلي :

(۱) تمكين من له حرفة من مزاولة حرفته، وطالب العلم من طلبه ، وكسل ذى طريق للكسب من مزاولة هذا المكسب ومن ثم فانه لن يحتاج الى الزكسسة مرة افرى وذلك لأنه قام اول مسرة بشراء ما يلزمه لمزاولة حرفته او تجارته و وتمليكه اياه ، استقللا او اشتراكا ، على قدر ما تسمح بسمه مصيلة الزكاة بحيث يكون له دخل منتظم من غير اسراف ولا تقتير ،

ويتمثل العائد الاقتصادى فى هذه الحالة فى العائد من وراء استغلال هذه الطاقسسة العاطلة وتحويلها الى طاقة منتجسسة ، كما يتمثل العائد الاجتماعى فى احسساس هؤلاء العاطلين بانتمائهم الى المجتمسع الذى أعاد اليهم كرامتهم ورفع عنهسسم ذل الحاجة ،

(۲) ان الدخول التي يحققها هؤلاء الافـــــراد او تلك المنشآت ستمثل طلبا اضافيـــا ، وبالتالي زيادة في الانفاق تؤدي الــــي زيادة الانتاج عن طريق المضاعف والـــي زيادة الاستثمار عن طريق المعـجل الامــر الذي يترتب عليه تخفيض التكاليف وتحقيـق مزيد من القدرة على تخفيض اكبر للأسعار ، وتتفح آثار ذلك اكثر في ظل تكييف لنمـط الاستهلاك والاستثمار في مجتمع اسلامـــي بحيث يكون اتجاه الطلب هو نفسه اتجـاه الاستثمار ومن ثم نضمن تحقق هذه النتائج،

خامسا : انخفاض نفقات الجباية وزيادة حصيلة الزكاة مقارنـة

بالضريبة:

لقد خلص الباحث (۱) في بحث سالف السسسي

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ... " الموارد المالي....ة في الاسلام " " التوجية التشريعي في الاسلام " مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية ... الازهر ... الجرز الشاني ... ۱۳۹۲ هـ ص ۹ ...

أن الهيسكل المقترح لتطبيق نظام يجمع ما بيسن الركاة و المضريبة في المهر الحاضر هو ان تكسون الركاة هي الاساس الحال لم تكف حصيلتها يمكسن لولى الأمر أن يفرض ضريبة مؤقتة بقدر الحاحسة المؤقتة بعد استشارة ممثلي الأمة الأمسساء على ان ترفع هذه المضريبة فور انتفاء الحاجسة اليها المها

ويؤدى تطبيق هذا النظام الن زيادة الحصيل

## وذلك للأسباب التالية 🛬

(آ) رغم ان الزكاة والضريبة الزاميت الا أن الزكاة تستمد الزاميتها مسسن شرع الله ، في حين ان الضريبة تستمسد قوتها الالزامية من القانون الوفعي ،

وكون الركاة تستمد الرامها من شمسرع الله فان ذلك يخلق رضابة ذاتية للفسرد ليفسه في حساب الركاة وأداشها حتى ولسو لم يطالب بها وذلك ان صح ايمانه ووقسر في قلبه •

وتتضح اهمية هذه الرقابة الداتيـــة اكثر فى شأن الاموال الباطنة ، هــــدا بالاضافة الى انه اذا كانت الركــــاة هى الاصل ولها نظام دقيق للجبايــــة

والتحصيل بحيث يكون فرض الفريبة أمسسراة مؤقتا وبقدر الحاجة وبعد استشسسسارة فان الفريبة الاضافية في هذه الحالسسة تستمد قوتها والراميتها سبجانب القانون سمن احساس الافنياء بأنها واجب عليهسم للمساهعة في سد الاحتياجات الطارئسسسة للدولة من وجهة نظر التكامل الاجتماعسي وهذا عكس نظام الفرائب المحض المطبست بعيدا عن الركاة =

(ب) ان الركاة " تعقط بالتقادم ، فاذا لـــم تؤدى في ميقاتها ظلت دينا في ذمــمــة صاحبها ومتعلقة بعين المال الذي وجبــت فيه ، واذا مات المكلف قبل ان يــمؤدى ما عليه من زكوات ومدقات اعتبرت دينــا ممتازا في تركته حسب قول جمهــــرور الفقها الأن هذه الديون هي ديون اللــه وهلـم وقد قال رسول الله عليه وسلـم دين الله أحق بالقفاء "(۱).

<sup>(</sup>۱) د سامی رمضان ـ " دراسة محاسبیة مقارئــــة فی الفکر الاسلامی " ـ رسالة دکتوراه . نقلا عن :

أ عبد السميع المصرى - الزكاة ام الضرائسب - مجلة العروة الوثقى العدد ٣٨ ربيع الاول ٣٠٠ هـ جامعة الشعوب العربية والاسلاميسسة ص ٢٥٠ م ٢٠ ه

من منطلق أن الاسلام لا يمنع فرض فريبـــة (ج) اضافية اذا لم تكف موارد الزكاة فاننسا اذا قارنا حميلة زكوات الانواع المختلفسة من الاموال بما يقابلها من ضرائب فــــــى نظام اقتصادى يقوم اساسا على فـــــرض الضرائب ولا يعد الزكاة موردا ماليــــا أساسيا له لاتضح لنا أن هذه الحصيلــــة تفوق حصيلة تلك الضرائب الامر المسلك يوضح لنا اولا وفرة حصيلة النظام الجبائسي الاسلامي الذي يعتبر الزكاة هي الاسمساس عن ذلك النظام الذي يعتبر الضريبــــة هى الاساس، كما يوضح لنا ثانيا انــــه في حالة اتباع النظام الاول ـ الزكـاة ـ ستكون الحاجة بسيطة ومؤقتة الى فرض بعض الشرائب الاضافية -

وليس أدل على ذلك من تلك الدراســــة المحاسبية التى قام بها احد الباحثين<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) د، سامی رمضان - " دراسة محاسبیة مقارنـــــة فی الفکر الاسلامی " - رسالة دکتوراه ، نقلا عن : آ، عبدالسمیع المصری - الزکــــــاة ام الفراشب - مجلة العروة الوثقی - العـــدد ۸۳ ربیع الاول ۱٤۰۳ ه - جامعة الشعوب العربیـة والاسلامیة - ص ۲۵ - س ۲۳ \*

والتى أثبت فيها ان حميلة الانواع المغتلفة للركوات في نظام يرتكز على الركسسة تكون أوفر من حميلة الفرائب المقابلسة في نظام يرتكز أحاسا على الفريبسسة ، ويرجع ذلك الى انه مثلا بالنسبة لركسساة عروض التجارة والفريبة المقابلة لها نجد ان الاولى وعاؤها صافى رأس المال العامسل في حين أن الثانية وعاؤها صافى ربسسح

ولذلك كانت نتيجة الدراسة المحيدانية التي أجراها كما يلى :

| مقدار الضريبة مقدارالزكساة |                                            | المنشأة       |  |  |
|----------------------------|--------------------------------------------|---------------|--|--|
| بالجنيـــه                 | بالجنيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |               |  |  |
| ۰۰۰ر۲۲۲                    | ۲۰۰۱                                       | (۱) فردیـــة  |  |  |
| 1197,770                   | ۱۰۸ره۸                                     | (۲) اشخـــاص  |  |  |
| ۰۰۳ر۸۷۵۶۶۱                 | ۰۰۰ر۱۹۰ر۱۲۷                                | (۳) مساهمـــة |  |  |

اما من زكاة الزرع والفريبــــــة العقارية المقابلة لها فبعد دراســـة عملية على اطيان قرية أبو قراميط مركبز السنبلاوين دقهلية (ج٠٩٠٥٠) وفقــــا لمساحتها المدونة بسجل ٢ خدمات بالجمعية التعاونية الزراعية وهي ١٨٤٩ فد انــــا وحسب معدلات الانتاج وامعار المحاصيـــل

سنة ١٩٧٣ المستمدة من مديرية الزرامية بمحافظة الدقهلية كانت المقارنة كمايلى:

|           |               | الانتاج بالجنيه |     | الزمسام |          |
|-----------|---------------|-----------------|-----|---------|----------|
| بالجنيــه | بالجنيــــــه |                 |     |         |          |
|           |               | ڣ               | ط   | ف       | <b>d</b> |
| 10441     | 7117          | ۲1-             | FAY | 1889    |          |

هذا بالاضافة الى زكوات الانواع الاخبرى من الاموال كالمعادن التي تخرج من باطسين الارض بنسبة ٢٠ لا والتي اذا قدرت علسيي الحديد والقحم والقوسقات وغيرها فسسسى البلاد الاسلامية العربية فقط لبلغيست اكثر من خمسة عشر الف مليون دولارسنويا، فاذا أففنا الى ذلك ما تراه بعسسين المذاهب من ان كل ما يخرج من باطــــن الأرض هو للمسلمين كافة بكامل تيمتــه ، هذا فضلا عما استجد في عمرنا من أمــوال مستغلة لم يكن لها نظائر من قبل ، لكسن تحققت فيها علبة استحقاق الزكاة لاتفسيح لنا مدى الوفرة التي يمكن ان تتحقق مسن حصيلة الزكاة كأساس للنظام المالي فسسي اقتصاد اسلامي وتمثل فيه الفرائب مصسدرا استثنياشيا للأموال -

(د) نظرا لأن العاملين على الركاة يعلمسون انها حق الله في الاموال فانهم لـــــن يفكروا ـ وخاصة ان حسن اختيارهم من اهل الامانة ـ في التواطق مع من وجبت عليهـم الركاة بغية التلفيق او التدليـــــس او الاخفاء مهما عرض عليهم من رشـــاوي او هدايا تحمل معنى الرشوة لأنهم يوقنون ان الله مطلع عليهم وسيحاسبهم عن ذلك،

وتتفح هذه القيمة اكثر اذا ما تذكسر هؤلام الجباة كيف ان رسول الله صلسسى الله عليه وسلم قد شدد الحساب لعمـــال المدقة بل وصادر ما حطوا عليه مسسن هدايا من جراء عملهم لصالح بيت المسال وذلك ما رواة ابو حميد الساعدى " ان رسول الله على الله عليه وسلم قـــــد استعمل رجلا فجاء يقول: " هذا لك....م، وهذا اهدى الى ـ فقام رسول الله طسسى الله عليه وسلم فحمد الله وأثني عليه، ثم قال : ما بال العامل ، نبعثه فيقول: هذا لكم وهذا أهدى الى ؟ أفلا جلـــــسس في بيت أبيه وبيت امه فينظر هل يهسدي اليه ام لا ؟ والذي نفس محسمد بيسسده لا يبأتي احد منهم بشيء الا جاء به علــــي رقسبته يوم القيامة ، ان كان بعيرا له رغاء ، او بقرة لها خوار ، او شـــاة تيعر ،ثم رفع يديه ،حتى رأينا عفسسرة ابطيه ثم قال ؛ هل بلغت اللهم هــــل بلغت " رواه البخاري ومسلم "• وفى رأينا ان انكار رسول الله عليييا الله عليه وسلم حق هذا العامل فيميا أهدى اليه وهو يباشر عمله الذى ولاه اياه يحمل تأويبلا لرسول الله على الله عليه وسلم لهذه الهدايا على انها رشوة ومين شم فقد انكر ذلك تنبيها لكل من تسول له نفسه ان يرتشى فى عمله وخاعة هيييلاء العاملؤن على الصدقة (الزكاة).

ولا شك ان لذلك أثر بالغ على جديه التقدير والتحصيل ومن ثم وفرة الحصيلسة، ومن الامثلة الرفيعة على ذلك مهلسلسة ومن الامثلة الرفيعة على ذلك مهلسلسه رواه المحدثون والمؤرخون عن عبد اللهلسه بن رواحه الانصارى رض الله عنه حيسان بعثه النبى صلى الله عليه وملم خارصال لشمار خيبر (۱) وكان النبى على الله عليه وملم قد زارعهم عليها بنعف ثمرها فلما أشاهم جمعوا له حليا من حلسسانهم فاهدوها اليه ،على طريقة اليهود في شراء الذهم بالمال حينا وبالشهسلوات حينا اخرى ، ولكن ابن رواحة واجههسلم

<sup>(</sup>۱) د- يوسف القرضاوى ، حسن الادارة سفجلة الاقتصاد الاسلامي ع(۱۰) ــ ص ۱۵ ، ص ۱۳ •

بما لم يكونوا يتوقعون وقال لهم فـــر ايمان القوى وقوة المؤمن : يا معشــر اليهود والله انكم لأبغض خلق الله الى ، وما ذاك بحاملى ان احيف عليكم، وامــا منا عرضتهم على من الرشوة ـ رآها رشــوة رغم انهم قدموها على انها هدية ـ فانها صحت ، وانا لا نأكلها ثم خرص عليهم ثــم خيرهم ان يأخذها هو ، فقالوا بهـــذا خيرهم ان يأخذها هو ، فقالوا بهـــذا قامت السموات والارض •

(ه) لو نظرنا الى مصارف الزكاة لوجدنــــا
ان الله سبحانه وتعالى قد جعل منهـــا
سهما للعاملين عليها ،وهم الذيـــن
يقومون بشئونها من احصاء وتدوين وجباية
وحفظ وكل ما تتطلبه من عمل ، ليعطــوا
منه جزاء عملهم على قدر كفايتهم من غير
توف ولا تقتير حتى لايقصروا في واجبهــم
ولا يطمعوا في غير حقهم مما بأيديهم (۱).

ويعطى هؤلاء العمال ذلك سهم حتى ولــو كانوا من الاغنياء ، وذلك يؤيده مــاروى ان رسول الله صلى الله عليه وسلــم كان يعطى عمر العطاء فيقول اعطـــــه

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية فــــى الاسلام ـ مرجع سابق ص ۳۹ ٠

افقر منى ، فيقول له ؛ خذوه فتمولـــــه او تصدق به وما جائك من هذا المـــــال وانت غير عشرف ولاسائل فخذه " ·

والحقيقة ان تعيين هذا السهمللعاملين على الزكاة يخلق لديهم الحافز المادى ـ بالاضافة الى الحافز الروحى ـ نحو بسذل اقصى جهد فى تحصيل اموال الزكاة وحفظها من الضياع •

وتزداد اهمية هذا الحافر اذا ما أخذنا بمذهب الامام الشافعي رفي الله عنه فسي تعيين الحد الاقمي الذي يصرف للعامليسن على الزكاة بالثمن من حميلتها (١) لأن معنى ذلك ربط الاجر بالانتاجية ـ وهي حميلسة الزكاة ـ الامر الذي ينعكس على زيسسادة هذه الحميلة ،

كما يؤدى تطبيق هذا الهيكل السسدى تكون الزكاة فيه هى الاصل والضريبة هسى الاستثنا الى تخفيض تكاليف الجبايسسة للأسباب التالية :

<sup>(</sup>۱) د• يوسف القرضاوى ـ حسن توزيع حصيلة الزكاة ـ مرجع سابق ـ ص ۱۳ •

(۱) الالرام العقيدى لدى مؤدى الركساة يدفعهم نعو تلقائية الدقة فسسسا حساب الركاة وأدائها مما يوفر فسسى تكاليف الربط ومعاربة التهرب •

هذا بالاضافة الى انه ان كانت الدولة في حاجة الى فرض ضريبة اضافيـــــة للزكاة بعد شورى واقناع فان مــــن فرضت عليهم سيحسون بواجب ادائهـــن مراعاة لله ولمصالح المسلميـــن وبالتالى لن يتهربوا منها

(ب) يساهم في ذلك ايضا امكانية قبيسول المتطوعين المحتسبين ممن عرقبسوا بالتدين والاستقامة •

وتبرز اهمية هذا العنص من انسسه فضلا عن انه لا يكلف مؤسسة الركسساة شيئا فهو لما يحمل بين جنبيه مسسن غيرة وحماس للعمل ورغبة صادقة فسي انجاحه ، ومقاومة كل ما يعوقسسه ومن يعوقه او ينحرف عنه ، يمشسل ممام امان للمؤسسة التي يعمل بهسا من ناحية وقوة محركة دافعة لحسسن انتاجها من ناحية اخرى(۱).

<sup>(</sup>۱) ده يوسف القرضاوى ـ حسن الادارة ـ مرجع سابـــق ص ۱۸ ۰

# خلاصة البحسست ونتائجسسسه

لقد تبين من المرض والتحليل الذي أورده الباحث على بساط هذا البحث ان الزكاة ليست مجرد احســـان من الغنى على الفقير ، وانما هي اساس متيــــــن لأى نظام مالى وأداة اقـتمادية ناجحة يمكن استخدامها في تحقيق كثير من الاهداف الاقتصادية والاجتماعيــــة بغية تعظيم المائد الاقتصادي والاجتماعي وهو مــــــا بغية تعظيم المائد الاقتصادي والاجتماعي وهو مــــــا يتضح مما يلى :

### 

(۱) نظرا لأن الركاة تمثل أداة لاعسادة توزيع الدخل القومى لعالسسسح الطبقات المحدودة الدخل – والتسى يرتفع لديها الميل الحدى للاستهلاك – فانها تؤدى الى زيادة الانفساق والذى ينعكس على زيادة الانتسساع والاستثمار - فاذا ما روعى مسسع

تطبيق نظام الزكاة اعادة تكييف نمصط الاستثمار بحيث يتم اشباع الفروريسات أولا ثم شبه الفروريات ثم الكماليسسات فمنا ان الطلب والذي سيزداد نتيجسة اعادة توزيع الدخل والانتاج سيسيسران في نفس الاتجاه ومن ثم يمكن ان تسودي الى زيادة الاستثمسار والانتاج والدخل القومي ه

هذا وتتفوق الزكاة على الفرائب فـــى كونها أداة لاعادة توزيع الدخل نظـــرا لانها تمثل توزيعا للربح وبالتالى لايتــم نقل عبشها الى المستهلك النهائــــى بخلاف معظم الفرائب وخاصة غيرالمباشـرة منها ـ التى يمكن نقل عبشها الـــر،

(۲) ان اخذ الركاة من القادرين مع تكييــــف نمط الاستهلاك والاستثمار في اقتصاد اللامــي يقلل من استهلاك السلع الكماليـــــة والترفيهية الامر الذي يؤدى الى توجيـــه معظم موارد الاقتصاد القومي لاشباع الحاجـات الضرورية بما ينعكس على زيادة المنافــع الاقتصادية القومية المحققة مــــــن وراء توجيه موارد الانتاج في المجتمع -

(٣) ان الزكاة تمثل دافعا للمدخرات نحسو الاستثمار و الاستثمار عن طريق مباشسر او عن طريق المشاركة في عمليات الانتساج والتداول المختلفة ،ومن ثم تؤدي السسي توفير الاموال اللازمة للاستثمار فسسس المشروعات الاقتصادية المختلفة و فساذا أضفنا الى ذلك الضمان الذي يوفره سهسم الغارمين للمنتجين للسلع الاستراتيجيسة والمنافع العامة لضمنا ان يوجه الاستثمار الى مصالح المجتمع الاساسية مهما كانست مخاطره وذلك لأن مقاييس العائد فسسي هذه الحالة لن تكون مادية فحسب وانمسا ستمتد الى المقاييس الجتماعية والاسلاميسة لتشمل ما يعود على المجتمع من ورائذلك.

# شانيا:أشر الزكاة على تخفيض التكاليف والاسعار :

والحقيقة ان هذا الاشر مترتب على الاشر السابق حيث ان زيادة الطلب من جانب مـــــن وزع الدخل لصالحهم - والذين يرتفع الميـــل الحدى للاستهلاك لهم يؤدى الى زيادة الانتــاج لمواجهة هذا الطلب - وتتوافر مرونة الانتــاج في هذا الصدد من خلال تكييف نمط الاستثمــار ليتلاءم مع نمط الطلب والاستهلاك في مجتمـــع اسلامي - الامر الذي يؤدى الى تخفيض تكلفـــة الوحدة - نظرا لأشار التكاليف الشابتة وهـــي التي يتناسب نصيب الوحدة منها عكسيا مـــع حجم الانتاج ه

هذا بالاضافة الى انخفاض تكاليف التعويسل الى الصفر، اذ ان ما يحصل عليه المعولون فسسى هذا العدد يمثل توزيعا للربح وليس تحميلا عليه، وهو ما ينعكس على تخفيض التكاليف ومن شسسسم الاسعار •

افف الى هذا أن الركاة تساهم فى تحقيق التوازن فى كل من سوق النقود والعمل والسلم والخدمات الامر الذى ينعكس على استقرارالاسعمار وتوازن الاقتصاد القومى ككل -

كما ان الضمان الذي يوفره سهم الغارميسن للمستثمرين يؤدي الى ادخال المخترعات وطلسسرق العمل المتقدمة التي تؤدي الى تخفيض التكاليسف ومن ثم تتيح فرصة لتخفيض الاسعار •

## ثالثا: اثر الركاة على العمالسة:

وهذا الامر مترتب على سابقيه وذلك كمـــا يلى :

(۱) ان اعادة توزيع الدخل بما تؤدى اليسه من زيادة الانفاق والانتاج تخلق فرمسسا جديدة للعمالة ، والدخول التي يحمسسل عليها هؤلاء العمال تمثل طلبا جديسسدا ينعكس مرة ثانية على زيادة الانتسساج وهكذا ،

- (٢) الاموال التى تدفعها الزكاة نحو الاستثمار تخلق فرصا جديدة للعمالة الزائدة فــــى المجتمع .
- (٣) ان تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة يترتـــب عليها ان تفمن الدولة اعادة مباشـــرة كل محترف لحرفته وكل عاطل لعمله وذلك من حصيلة الزكاة حتى تغمن عدم حاجته الـــى الغير ــ ولو كان الدولة ــ مرة اخـــرى هذا بالاضافة الى تحويله الى قوة منتجـة تمثل اضافة الى الانتاج وزيادة فى الطلب المحرك لعمليات الانتاج والاستثمار،

# رابعا : اثر الزكاة على المحافظة على رأس المال :

ويقصد بالمحافظة على راس المال فــــــى الشريعة الاسلامية المحافظة عليه كتوة شرائيـــة حقيقية أو أصول عينية لها قيمة اقتصاديـــــة حيث انه لا ربح الا بعد سلامة رأس المال ،

وتعمل الزكاة على ذلك من خلال كونهـــا دافعا للاموال نحو الاستثمار المباشر وعن طريــق المشاركة ـ حيث ان الاسلام لا يقر القاعـــدة الاقراضية الربوية في الاستثمار الامر الذي يضمن المحافظة على رأس المال في صورة توة شرائيــة حقيقية .

### خامسا : اثر الزكاة على زيادة الحصيلة وتخفيض تكاليسف

الجباية:

وقلتا بادئ ني بدء ان الاسلام لا يحسسرم فرض فربية اضافية علاوة على الزكاة اذا مسسسا اقتضت الحاجة اليها، الا ان هناك مميسسسزات الأساس والخريبة هي الاستثناء على ذلك النظــاء اللاسلامي السنى تعد فيه الضريبة هي الاسساس تتوثل في وفرة حصيلة الاول وانخفاض تكاليسسيف الجباية فيه عن الشاني ،ويرجع ذلك الـــــــى ان الاول يستمد الزاميته من شرع الله في حيسن ان النَّاني يستمد الزاميته من القانون الوفعي . وهذا ما يخلق نوعا من الرقابة الذاتية لـــدى مؤدى الزكاة والعاملين المبها تدفعهم نحو عسدم الشهراء أو التدليس أو الإفقاع أو الارتشاء، علاا بالاضافة الى ان الزكاة لا تسقط بالتقادم ، كمين أن سيم العاملين على الركاة الذي قرره اللسب «بحانه **وتعال**ق **بدثل دافعا ماديا ـ بجــــــو**ار الدافع الروحي .. لهؤلاء الصاملين نحو بذل اقصب جهد في عمليات التحصيل هذه •

فيادا أففضا الهدلك ان الركاة اذا مسسر قورنت بالفرادب المقابلة لها في نظام غيسسر مؤسس على الشريعة نجد انها اوفر حميلة منها، ذلك انه مثلا نجد انه بينما تعرى ضريبسسسة الارباح التجارية والصناعية على مانى الاربساح، فان زكاة عروض التجارة المقابلة لها تسسسرى على صانى راس المال العامل ،

وفى النهاية فما بحثى هذا الا بدايسسة لمجتهد فأسأل الله سبحانه وتعالى ان أكون قد أصبت فيما أتيت من عمل ،وأن يتجاوز عن الاخطاء والزلل وان يوفقنا لفقه كتابه وسنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم .

<sup>&</sup>quot; وما توفيقى الا بالله عليه توكلت واليسسه أنيب

# مراجع البحث

- (١) القرآن الكريم -
- (٢) الاحاديث النبوية الشريفة -
- (٣) د ابراهيم اللبان حق الفقراء في اموال الاغتيساء المؤتمر الاول لعجمع البحوث الاسلامية • الازهسسسس شوال ١٣٨٣ هـ •
  - (٤) ابن الجوزي ـ المنتظم ـ جزء ، بد ٢ ٠
- (a) د- احمد محمد العسال ،د- فتحى عبدالكريم ـ النظـــام الاقتصادى في الاسلام ـ مكتبة وهبة ـ القاهــــرة ۱۹۷۷ -
- (٦) د اسماعیل عبدالرحیم شلبی ـ التکامل الاقتصــــادی بین الدول الاسلامیة ـ الاتحاد الدولی للبنوك الاسلامیـــة القاهرة ـ ۱۹۸۰
- (Y) د، رفعت العوض ،رؤية اقتصادية لتحريم الريا ـ مجلـة الامة ـ رئاسة المحاكم الشرعية والشئون الدينيـــــة بقطر ـ العدد ٢٥ ـ المحرم ١٤٠٣ هـ
  - (A) الطبرى ـ ج ١٠ ·
- (٩) الشيخ عبد الرحمن حسن الموارد المالية في الاسلام المؤتمر الاول لمجمع البحوث الاسلامية الازهر ١٣٨٣هـ
- (۱۰) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية في الاســــلام التوجيه التشريعي في الاسلام ـ مؤتمر مجمع البحـــوث الاسلامية ـ الجزء الشاني ـ الازهر ١٣٩٢ هـ٠
- (۱۱) أ• عبد السميع المصرى الزكاة ام الضرائب مجل العروة الوثقى العدد ٣٨ ربيع الاول ١٤٠٣ هـ جامعة الشعوب الاسلامية القاهرة ،

- (۱۲) الشيخ محمد ابو زهرة النزكاة ، التوجيه التشريعييين في الاسلام - مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية - الجــــر، الشاني - الازهر - ۱۳۹۲ ه :
- (۱۳) محمد بن على بن محمد الشوكاني ـ " نيل الاوطار" ،شــرح منتقى الاخبار من احاديث سيد الاخيار ـ الجزء ٣ ـ ٤ ـ مكتبة الدعوة الاسلامية ـ الازهر ـ بدون تاريخ ،
- (١٤) د محمد عبد المنعم عفر ـ نحو النظرية الاقتصادية فـــى الاسلام والدخل والاستقرار "الاتحاد الدولى للبنــــوك الاسلامية ـ القاهرة ـ ١٤٠١ ه ٠
- (١٥) د محمد عبد المنعم عفر ... حوق النقود في اقتصــــاد اسلامي ... مجلة البنوك الاسلامية ... العدد ٢٠ ... الاتحـــاد الدولي للبنوك الاسلامية ... ذو الحجة ١٤٠١ ه.
- (١٦) أو مختار محمد متولى التوازن العام والسياسسسات الاقتصادية الكلية في اقتصاد اسلامي المركز العالمسي لابحاث الاقتصاد الاسلامي جدة •
- (۱۷) ده يوسف القرضاوى ـ حسن الادارة ـ مجلة الاقتصـــاد الاسلامي العدد ۱۰ ـ بنك دبي الاسلامي ـ رمضان ۱٤٠٢ هـ٠
- (۱۸) د بوسف القرضاوى ـ حسن توزيع حصيلة الركاة ـ مجلـــة الاقتصاد الاسلامى ـ العدد ۱۲ ـ بنك دبى الاسلامـــــى ـ ذو القعدة ۱٤٠٢ ه ٠
- (۱۹) د، يوسف القرضاوى ـ اتباع سياسة الاغناء بالزكــــاة ـ مجلة الاقتصاد الاسلامي ـ العدد ۱۳ بنك دبى الاسلامـى ـ ذو الحجة ۱٤٠٢ ه ٠

حديث ( ١٣ ) "من مات غاشا لرعيته لم يرح رائحة الجنة "

# التخريـــج :

رواه مسلم في محيحه من حديث معقل بن يســـار ان رسول الله على الله عليه وسلم قال: " مــا من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يمـــوت وهو غاش لرعيته الاحرم الله عليه الجنة "

انظر كتاب الايمان ؛ باب استحقاق الراعى الغاش لرعيته النار ٠

موجز لمناقشات وتعليقــــات الجلسة الخامســــــة

# موجز لمناقشات وتعليقــــــات الجلعة الخامـــــــة

موضوع الجلسسة : التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام

رئيس الجلسسة : الاستاذ الدكتور زكريا البسسسرى

عقب القاء الباحثين لموجز ابحاثهم فتح فضيلة الاستاذالدكتور زكريا البرى رئيس الجلسة باب المناقشة والتعليقات حيـــــث جرى الحوار حول عدد من الموضوعات كان اهمها:

## اولا: التنمية والمشكلة الاقتصادية في ظل الاقتصاد الاسلامي :

علق الاستاذالدكتور ابو بكر متولى على بحث الاستــاذ الدكتور اسماعيل شلبى في موغوع التنمية الاقتصادية فـــان الاسلام ، بان هدف السنمية عامة هو زيادة الانتاج وان اختلسف الاطار المذهبي لها بحسب الهنظم الاقتصادية السائدة ،ويــان القواعد التي ذكرها الباحث انما تمثل القيم الاساسيــــة التي تعمل التنمية خلالها في فوا النظام الاسلامي، وافــان ان ما يتميز به النظام الاسلامي في التنمية انه لايهمل التوزيع ان ما يتميز به النظام الاسلامي في التنمية انه لايهمل التوزيع كما في الرأسمالية بل يهتم بـما قبل التوزيع في نظريـــة لتملك وسائل الانتاج وتحديد نعيب كل منها كما بهتـــــم

وفى نفس الموضوع عقب الاستاذ الدكتور سميسسر طوبار فابدى ان الورقتين المقدمتين عن التنميــــة فى الاسلام قد ركزتا على الاطار الفكرى واستفى السلام المسادي الاساسية من واقع احكام القران والسنسسسة دون التعرض بشكل دقيق لنقل هذا الفكر الى حيسسسن التطبيق في حين ان المشكلة التي تتعرض لهاالمجتمعات المختلفة الان في مسار التنمية الاقتصادية هي التطبيسق او ما يسمى بادارة التنمية • واوضح أن المشكلــــة في الاقتصاد المعرى تنحعرفي ضبط علوك الفرد فـــــــــــــ الاستهلاك وفي الوحدات الانتاجية - اذيعكس سلوك الافسراد الاقتصادي اسرافا وتبديدا للمواردالاقتصادية والمطلبوب نقل المباديء السلوكية التي يحض عليها الاسلام مسسسن أجل استخدام وسائل سليمة • وتنبذ الاسراف والتبـــذير فى استخدام الموارد، وطالب بفرورة بحث علاج قفيــــة التوزيع وكيفية استخدام نظام الزكاة وتأسيله للمسلم فى حيز التطبيق بهدف رفع مستوى المعيشة حتى يــــودى الفكر الى تطبيق سليم في ظل المنهاج الاسلامي ٠

واشار احد الحاضرين الى تميز مفهوم التنمية في الاسلام من واقع نظرة الاسلام للمشكلة الاقتصاديـــة من حيث ان الاصل هو الوفرة وليس ندرة المـــــوارد بالنسبة للحاجات، وضرب مثلا بسورة يوسف التي عبرت عن اربعة عشر عاما من الحاجة مقابل سبعة اعوام مـــــن الموارد: تزرعون سبع سنين دأبا اي مع ننميــــــة الكفاية الانتاجية كما ونوعا، فما حمدتم فذروه فــــن سنبله وهو ما يعنى الادخار والتخزين ٠٠٠٠ الا قليــــلا

### مما تأكلون ٥٠ وهو ما يعنى الحد من الاستهلاك ٠

كما اشار نفس المتحدث الى ما لاحظه من فلسسو الابحاث عن التنمية من الحديث عن الشركات متعسسددة الجنسية والانماط الاجتماعية الفاسدة التى تشيعهسسا هذه الشركات ودورها المعوق في نقل التكنولوجيسساالى البلاد المتخلفة ، وكذا مشكلة مديونية السسدول النامية ومايتعلق بخدمة هذه الديون من معامسسلات ربوية وكيف نتغلب عليها من وجهة النظر الاسلامية .

كما علق الدكتور احمد ماهر عز على بحسست الدكتور عبد الفتاح عبد الرحمن بان التنمية الاقتصادية لا يمكن ان تتم الا بتنمية الفرد المسلم الذي يتقسدم طواعية واختيارا "ويؤثرون على انفسهم ولوكسسان بهم خصاصة " واشار الى ضرورة الربط بين الفكسسسر الاقتصادي والتنمية الاساسية للمجتمع الاسلامي «

ورد على ذلك الدكتور عبدالفتاح عبدالرحمسارى مؤكدا ان ذكر في بحثه ان التنمية تطور حفسسارى شامل من خلال تفاعل سوى بين العوامل الاقتصاديسسة والاجتماعية والعقائدية كما ذكر ان مواجهة الفقسسر لا بد لها من تقرير الاولويات الاساسية للحيسساة وتحقيق العدل الاجتماعي وتحقيق التلاحمبين السياسسات الحكومية والعقيدة الاسلامية الحكومية والعقيدة الاسلامية

وعلق احد الحضور (لم يذكراسمه) على استباب التخلف الاقتصادى منبها الى اثر النظام الاقتصادى

الدولى وما يعكسه من خلل فى العلاقات السعرية بيــــن الدول النامية والتكتسلات العالمية واكد على اهمية التكامل بين الدول الاسلامية لتحقيق التنمية من خــلال تكامل الموارد الطبيعية والبشرية والنقدية .

وذكر معلق اخر ان على بن ابى طالب لم يتكلم عن ائتنمية الاقتصادية كما ورد في البحث ، حيسست ان الحديث عن التندية الاقتصادية لم يبدأ الا بعسست الحرب العالمية الثانية =

ورد الدكتور اسماعيل شلبى على ملاحظة الدكستور سمير طوبار حول تنظيم السلوك الاقتصادى وضبط الاستهسلاك قائلا ان الاساس في ذلك هو تقوى الله التي تدفع الفسرد المؤمن لاداء عمله كما ينبغى ، واتباع ما ينهى عنسسه الاسلام من الاسراف وتبديد الموارد الاقتصادية وان منهسج التنمية الاقتصادية في الاسلام يتطلب اساسا تربيسسسة الافراد الذين يطبقوا هذه المبادىء.

واثار السيد طلبه عبداللطيف سؤالا حول مـــدى فرورة التخطيط للتنمية في ظل مبادى الاسلام ؟ وكيـــف ينسق ذلك بين كافة الدول الاسلامية ؟

ورد على ذلك الدكتوراسماعيل شلبى بانه لابـــد من تخطيط وتنسيق السياسات الاقتصادية والمالية والنقدية بين الدول الاسلامية ، وبان التنمية الاقتصادبة لهــــده الدول لا يمكن ان تتم الا في ظل الوحدة الكاملة للعالم الاسلامي .

كما رد رئيس الجلسة الاستاذ الدكتورزكريا البسري على التعليق القائل بان سيدنا على بن ابى طالب لسسم يتحدث عن التنمية الاقتصادية ، بأن الامر يحتسساج الى تحقيق .

## ثانيا : اداء البنوك الاسلامية ، ووجود العمل على نجاحها :

وحول نشاط البنوك الاسلامية وتقييم سياساتهــــ، في استخدام اموالها وعلاقتها بالبنوك الربوية اثيـــــر عدد من النقباط حول ما ورد في الابحاث المطروحة ،

فأشار البعض تساؤلا حول معادر الاموال التسسين يحمل عليها بنك نامر الاجتماعي من بنوك ربوية ، وحسا تنقض عنها شبهة الريا ،

ومقب رئيس الجلسة الاستاذ الدكتور زكريا البسرى بان مشاكل التطبيق كثيرة والبنوك الاسلامية قد يخسطى بعضها اعيانا عن غير قعد واحيانا عن قعد، حيسست يرجع ذلك الى ان المفاهيم غير واضحة ،وان العامليسن غي هذه البنوك لاتزال مدرستهم التي عهدوها هي الدرسة الربوية والتاعيل الاسلامي اللازم للعمل في البنسسوك الاسلامية لم يتم بعد ، كما تمارس حكومات بعض السدول التي بها بنوك اسلامية فغوطا معينة ، لذا يجب المسرى

على الا تؤدى المغالاة في قعر بعض العيوب الى اعطــاء الفرصة لهدم ما قام من بنوك اسلامية .

وعقب ايضا الاستاذ الدكتور عبدالعزيز حجازى بان فهم دور البنوك الاسلامية يتطلب تامل كيف نشات وكيف تطورت ، فالمجتمع والتشريع في معر لم يكن مؤهلا في مرحلة بانشاء بنك ناصر وغيره ، فالاموال التسمون حصل عليها البنك المذكور لم تكن تزيد عن مليسون جنيه من التبرعات اساسا، ولعل الحافرون يسسرون التردد الذي تدور فيه الإجهزة التشريعية في البلد وكنت اود في مثل هذا المؤتمر الذي يشارك فيه رسميلا كل من مجلس الشعب ومجلس الشورى ، ان يحفر بعض اعضاء المجلسين ليحسوا باهمية القفية التي نناقشها .

والقفية التى اود طرحها هى ان ثمة فارق بيسن البنك الربوى والبنك الاسلامى واعتقد ان معظــــــم البنوك الاسلامية غير قادرة على تهيئة الفرمة لاجــرا الدراسات اللازمة للرن على كل التساؤلات القائمة فــى التطبيق ، حيث يلزم اجرا الراسات لاقتصاديات عمليـــة التمويل تراعى فيها الجوانب الاقتصادية والاجتماعيــة ، فمعدل الربحية مثلا يبدأ من العفر حتى ١٠٠ لا ويـــرى بعض الفقها الربح بـ ٢٥ لا م تحديد نسبة الربح بـ ٢٥ لا الربح بـ ٢٥ لا م

وتسائل الاستاذ الدكتور سمير طويار عن تكييف القروض التى يمنحها بنك ناصرالاجتماعى بمناسبسسة الحج ومدى توافقها مع احكام الشريعة الاسلامية التسى تقرر ان الحج الى بيت الله لمن استطاع اليه سبيسسلا

### فهل من هذه السبل الاقتراض؟

وتعدي للرد على هذا التساؤل الاستاذ رئيسسس الجلسة الاستاذ الدكتور زكريا البرى حيث اوضمسمح ان المسألة حدث فيها خلاف فقهى طرح منذ ان كسسان فذهب رأى الى ان عبارة في سبيل الله تشمل منقطعــــو الحج الذين عجزوا عن ان يتموا الحج بالاستناد علـــــى بعض اقوال مأثورة ، بينما وصل فقيه شافعي المسمسسي كبد الحقيقة عندما قرر ان " في سبيل الله " كمــــا وردت في القرآن الكريم هي ان اعم من تقتعس علـــــــي الغزاة او ان تكون احماما للناس فهي تنسرف السمسي المصالح العامة الاسلامية • وقد كنت فد قيام البنسك ، باعطاء قروض للحج ليس على اساس الممانعة الكاملسسة وانما على اساس ان الاسلام علمنا الاولويات ولا ان تكون الاولوية لمواجهة المشاكل الاقتصادية للمجتمع المطحون وليس لاناس يحجون وغير واجب عليهم أن يحجوا • فهنسساك فقراء ومساكين وحاجات اجتماعية حادة، ونلاحــــط ان بعض الناس يحجون مرات سنويا بينما قراهــــم واهليهم تعانى من مشاكل اجتماعية •

وعقب الاستاذ فؤاد رضوان ممثل بنك ناص بــان قروض الحج على اية حال ـ وكل القروض الاجتماعيــــة بعفة عامة ـ لاتعرف من الزكاة ولكنها من امـــــوال القروض الاجتماعية بميزانية البنك • وعقب الدكتور سمير طوبار بان بيان ايجابيسات تجربة بنك ناصر ينبغى ان يصاحبها التعرض للسلبيسات التى ظهرت فى مسار التجربة حتى يمكن تلافيهسسساق وتعديمها واردف الاستاذ رئيس البلسة بانه سبسست وان اقر ضرورة التطوير عندما كان عضوا بمجلسسسادارة البنك فليس هناك احد معصوم ٠

وطالب الاستاذ الدكتور عبد العزيز حجازى المسؤتمر بضرورة قيام المؤتمر بمناقشة بعض الموضوعات الاساسيسة المتعلقة بالبنوك الاسلامية واهمها:

- (۱) موضوع السيولة النقدية الموجودة في البنسسوك وكيف يمكن استخدامها باسرع ما يمكن بما يحقسق العائد المناسب مع تجنب ايداع اموال هسنده البنوك في بنوك ربوية او تحويلها للخسسارج للاستثمار في عمليات مضاربة في العملة اوالتجارة في بعض السلع .

ولكن يلاحظ انففاض العائد نتيجة الحرص على السيولة ولذا ينبغى الاهتمام بدراسة التكلفة والعائست للمعاملات وتنويع معدلات الربحية حتى لايهبط العائست الى هذه المعدلات التي تنفر المودعين من هذه التجربة.

وحذر الدكتور احمد ماهر عز من مغالاة بعــــف البنوك الاسلامية في تقافي معروفات ادارية تعل فــــى مفمونها الى القيمة التى تتقاضاها البنوك التجاريــة العادية ، حيث ينتظر الناس من البنوك الاسلامية غيــر ذلك ، وان السؤال المطروح لبنك ناصر الاجتماعــــى ، هل هو بنك اسلامي فيلتزم بمبادي الشريعة الاسلامية مسن حيث تجنب الربا وعدم الاستغلال ؟ ام انه ليس ببنـــك اسلامي ويبقي عليه ان يطور نفسه حتى يعير بنكـــــا اسلاميا ، فلا يعقل ان يطور نفسه حتى يعير بنكـــــا اسلاميا ، فلا يعقل ان يطلب فرد محتاج قرضا قيمتــــه اسلاميا ، و د ٢٠٠ جنيه فيطالب بمعروفات اداريـــــة

وطالب الدكتور احمد عز بغرورة مراعــــاة الاولويات في استخدام اموال البنك واشار الى حالـــات تمويل البنك لعدد ١٥٠٠ سيارة مرسيدس حيث كـــان يمكن اختيار سيارات اقل تكلفة ، ورجا الحاضريـــان الا يأخذوا حديثه بمأخذ الحساسية حيث يتكلم للعالـــ العام ويتمنى ان يجد جملة بنوك اسلامية في مجتمـــ اسلامي فنحن جميعا نسعى لانجاح هذه البنوك وايـجــاد التطبيق الاسلامي وايجاد المجتمع الاسلامي ، وعندمــا التعرض لنقد فهذا النقد يقولهرجل الشارع .

وطالب الاستاذ رئيس الجلسة الاستاذ الدكتـــور زكريا البرى بضرورة التريث والترفق في النقــــد

والتناسع ، وانه شفعيا فد اى تعامل يتفمن غبنيسا فاحشا او شبهة الربا من جانب بنك ناهر او غييسره ولكن لا بد ان نأخذ المسائل بهدو ونكمل بعضنا بعضا ونكمل بعضنا ، لان هناك محاولات تشهير من البعيسف ومحاولات سرية وعلنية داخل معر وخارجها فى اوربيا وغير اوربا ومستحيل ان نعل دفعة واحدة لكيسل ما ننشده جميعا من تطبيق جماعة الامر بالمعروف والنهي عن المنكر وايجاد مجتمع اسلامي كامل ، وخاسيسةوان هناك كثير من المسائل لاتزال محل خلافات فقهية ، وبعفها ليست خلافات حول امور رئيسية ، بل قد يظهر اتفيساق المتناقشين في وجهات النظر الرئيسية واختلافهميسا على فرعيات مما يتحول معه الجدال الى معركة سببهسا غيق هدور الاطراف بالجدل الهادئ "

واشار الاستاذالدكتور عبدالعزيز حجهازى الى ضرورة اعطاء البنوك الاسلامية فرهة لكى تقف عله قدميها ، ويجب ان تأخذ المحافة واجهزة الاعهام موقف ايجابى من هذه القضية ، وليس معنى هذا بالطبع المتجاوز عن السلبيات ، ولكن لابد من تقديه انجازات التجرية ، مع قعور الامكانيات التى بدأت بها بعض هذه البنوك فبنك ناصر مثلا بدأ بمليون جنيه واعتمد على موظفين من بيت المال ومن وزارة المالية لم يكن قد اكتمل لديهم بعد مفهوم العمل المعرفيينا بالتجرية ،

وطالب الاستاذ رئيس الجلسة الاستاذ الدكتـــور زكريا البرى بغرورة العمل على تنظيم مؤتمر المشاكل المحاسبية في البنوك الاسلامية ، حيث لاحظ عند حضـوره لمؤتمر المعارف الاسلامية الذي عقد بالكويت طرح مشاكــل غير مألوفة وذات هبغة فنية ، مما فوجيء به الحضـور فلم يستطيعوا مواجهتها بالسرعة اللازمة حيث لم يمهــد لذلك بالتعريف بهذه المشكلات قبل السفر لحضور المؤتمـر المشاراليه ،

شالشا: الزكاة: وعاؤها ، جبايتها ، اشارها ، مقارنتهـــا

بالضرائب :

وحول نقاط متعددة من الزوايا التي تناولتها الابحاث المقدمة في محوضوع الزكاة ثار النقاش التالي :

 وعلى هذه النقطة رد الباحث الدكتور سامى نجدى قائلا ان هناك اختلافات فى الرأى حول خفوع او عــــدم خفوع هذه الديون للزكاة ، وانه رجح شفهيا دخـــسول الديون الجيدة فى نهاب الزكاة ، باعتبار ان الاحــون هو ان يخلص المسلم ذمته من الله فيضم هذه الديــون الى وعاء الزكاة ، وهو رأى غير ملزم ويمكن للمقــرض ان يتحلل منه ، ولكن يقابل ذلك من جهة اخرى ان الله سبحانه وتعالى قد وعد المقرض بثمانى عشر مثلا كمـــا قرأ رسول الله عليه وسلم على باب الجنــة ليلة الاسراء والمعراج =

وعقب على ذلك فضيلة الاستاذالدكتور زكريالبري بان منطق الزكاة يقتضى عدم اخذ الدين فى الاعتبـــار لان الزكاة تؤخذ من المال النامى او بالامكان تحريكــه ولهذا لاتؤخذ زكاة عن دين مستحق لشخص على احد تطبيقالمبدأ الزكاة نفسها ٠

اولا: كيفية القياس بالنسبة للمخعصات المختلفة ، حيث ان كثير من المحاسبين يتبع في الخعــــوم المتداولة مبدأ التحول بالنسبة لبعضالديـــون التي قد تعدم او الالتزامات المحتملة بتكويــن بعض المخصصات ويدخلها ضمن الخصوم المتداولة -

ثانيا: ان الاصول المتداولة تشمل المخزون بجميــــــــم
انواعه وان هناك مبدأ فى المحاسبة تعظيـــــم
التكلفة التاريخية فى موقف المخزون اذا تغيرت
القوة الشرائية ، وهل يتم على اساس القيمــــة
الاستبدالية او القيمة الحالية ،

وعقب الباحث الدكتورسامى نجدى على ذلك فشكسر المعلق واشار الى ان هناك ثلاث بظريات فى الفقسسم الاسلامى لتقييم المخزون ، الاولى تنادى بتقييسساة ، سعر السوق الحالى حالة حول الحول وادا الزكسساة ، والثانية ترى تطبيق مبدأ التكلفة التاريخية والثالثة تنادى بتطبيق اساس سعر البيع الفعلى ، اى الانتظسار حتى تباع البضاعة وما يحسل من ثعنها تودى عنه الزكاة بحسب النعاب ، واوضح انه رجح الاخذ بسعر السسسوق السائد فى تاريخ حولان الحول ، لانه يتضمن حمايسسة الاموال الزكاة من ان تبدد ،

وبالنسبة لموضوع المخصصات والاحتياطيات اوضــح الباحث هناك اختلافات في الرأى ايضا ، وانه لـــــم

يستطع ان يقطع بترجيح رأى على اخر وهو مايفضــــــل ان يرجع فيه الى اهل الفتوى،

كذلك علق الدكتور سمير طوبار على ما ورد في بحث الزكاة من الحديث عن اشار الزكاة على توزيي الدخل في شكل اعادة لتوزيع الدخل على الفقي الدخل وزيادة الاستهلاك تحت تأثير ارتفاع الميل الحيل الدي هذه الطبقة • فقال ان زيادة الاستهلاك لدى هذه الطبقة • فقال ان زيادة الاستهلاك لا تستتبع بالفرورة - كما افترض الباحث - زيادة الانتاج ، حيث ليس من المؤكد ان يحدث ذلك تلقائي بل يتطلب شروطا معينة • واشار الى انه كيال الأففل ان يركز الباحث على المنفعة المترتبة على الاففل ان يركز الباحث على المنفعة المترتبة على العادة توزيع الدخل اكثرمن تركيزه على الاستهالاك ليست هي المرغوب فيها لذاتها المنفقة اكبر" لان النفق منفعة وبالتالي اعادة توزيع الدخل فتزيده على النفق متناقهة وبالتالي اعادة توزيع الدخل فتزيدها على ".

كما انتقد الدكتور سمير طويار التعويـــــر البيانى الذى استعان به الباحث للتعبيرعن انتقـــال دالة الاستهلاك عند اعادة توزيع الدخل بتأثير الزكــاة حيث لم يوضح الباحث الفائدة التى تعود على المجتمــع من هذا التحرك • كما تسائل عما اذا كان التعبيــــر المشار اليه تميله انتقال المنحنى باكملد ام انـــه يمثل زيادة الاستهلاك على نفس الدالة •

ورد الباحث الدكتور سامى نجدى على هــــده الملاعنات بان ما اشار اليه البحث من اثر اعـــدادة التوزيع على الاستهلاف وبالتالى على الانتاج انمـــدا بتناول حالة مجتمع اسلامى تطبق فيه مضاهيم التنميــة الاقتصادية فى الاسلام والذى يكيف فيه نمط الاستثمــار بما يوجه اولا لاشباع الحاجات الفرورية ومعنى ذلـــك ان الاستثماروالاستهلاك يسيران فى نفس الطريق ، وقـــد لا تكون الاثار على الانتاج غير كبيرة ولكنها تتوقـــف على مرونة الانتاج ومرونة الاسعار مما يحتاج لدراسـات على مرونة الانتاج ومرونة الاسعار مما يحتاج لدراسـات اعلى متخمعة فى المستقبل ، اما عن المنفعة التى تترتب على اعادة التوزيع فقد اثير اليها فى البحث .

وفي صدد معارف الزكاة توقف الاستاذ سمير نوفسل عن تفسير الاستاذ الشيخ زكريا البرى لعبــــارة " في سبيل الله " في الاية الكريمة عندما ذكر فــــــي مناتشات نفس الطسة ان المقمود بها اعم من ان يقتصـر على الغزاة ، ففي سبيل الله اى المصالح العامى الاسلامية فاشار السيد نوفل الى اختلاف الفقه الساء حول تحديد اولويات معارف الزكاة حيث ذهب رأى السييي تقسيم ايرادات الزكاة الى ثمانية اجزاء تمثل عـــدد المصارف المذكورة في الاية وذهب رأى اخر الى امكسسان ترتيب الاولويات بحسب ترتيب الاية ، الفقراء اولاوهكذا. ولكن حيث المعنى الفقهي مقدم على المعنى اللغيييوي فان المعنى الفقهي هو ما اجتمع عليه فقها الأعميسة الاربعة من أن " في سبيل الله " المقصود بها الفسساري اى تمويل الجهاد في سبيل الله ، وهو ما يمكن المسلميين اليوم من مواجهة ما يلاقونه من ويلات في ولاية آســـام وافغانستان وارتيريا ه وحول الجهة التى تقوم على جباية الزكاة إساط طالب به الباحث في بحث تدراءة تعليلية لآشار طالب يكفل الركاة " من وحرب قيام الدولة الا ولى الامر بما يكفل انتظامها والالتزام بها ، علق رئيس الجلسة الاستساد الدكتور زكريا البرى بانه سبق ان عارض بشدة قيسسام الحكومة بتحميل الزاة مفافة ان تفيع عيلتها في غيسر معارفها الشرعية فلا تعل الزئاد الفقراء وخاصة دسسع حوادث فساد الادارة المتكررة =

وعقب على ذلك احد الحفور (لم يذكراسمــــه) قائلا ان هذا الرأى ربما يستند الى تجربة شخعيــــ.ة والا لما كان لابى بكر رضى الله عنه ان يحارب المرتديسن عن دفع الركاة و وجود الفساد لايمنع من تطبيــــــق المنهج الاسلامى المتكامل ولا يوقف جهد الدولة لترشيــد الانفاق و وترك الركاة كفريفة للافراد ليس عليه خــلاف شرعى لكن المسألة مسألة تنظيمية لتؤتى الركـــــاة شمارها كاملة من خلال قنوات شرعية ، واشار الى غمالية لجان الركاة الموجودة في المساجد المعرية ،

وفى المقارنة بين نظام الزكاة ونظام الفرائب ذهب الدكتور احمد ماهر عز الى انه لا حاجة مطلقييا لفرض الفريبة حيث يمكن الالتجاء عند عدم كفايةالزكاة الى الخروج والعشور والجزية ولينظام التوظيييييييي الاستثنائي في الاسلام • ومشروع قانون الزكاة معييروض على مجلس الشعب المعرى منذ سنة ١٩٧٩ وللان لم يعيدر

برغم تعديل قانون الفرائب اكثر من مرة • والفرائسب لاتفنى عن الركاة وهذا مبدأ متفق عليه ويقوم علسسى اساسين اساس عفوى وهو ان نظام الركاة صادر من الله فليس للبشر فيار فيه ، واساس موضوعى وهو انه مسسن اركان الاسلام الخمس • والاسلام اعم من اى نظم وفعيسة ولا ينبغى ان نطوع الاحكام الشرعية للكلمات الوفعية ،

وأكد الاستاذ سمير نوفل تميز الزكاة عن الفريبة سوا من حيث الموارد او وجوه الانفاق ، والزكساة شيء والفريبة شيء اخر ، ولذلك يقول الامام ابويوسف الخراجي لا يجوز لولى امر السملين ان يخلط بيسسن اموال الخراج واموال الزكاة لان في ذلك عموم منافسع المسلمين - ولابد ان تكون ميزانية الزكاة مخصسة ولا يجوز ان يؤخذ من مواردها للمنافع العامة -

وطالب السيد السلخانى احمد بوجوب تحديد موقع الركاة فى الاطار العام او الكيان العام للاقتعىدا الاسلامى ، فلا نتحدث عنها جزئيا فى غيبة الوعى الكامل بالاطار الكامل للنظام الاقتعادى الاسلامى • وترجىد اهمية الركاة كفريفة لانها تعالج مشكلة اقتعاديية واجتماعية محددة لايفلو منها مجتمع • ولايمكن للتوزيع من فلال جهاز السوق ان يتجنب وجود جانب من النياس حقل او كثر به غير قادر على ان يحمل على احتياجاته المعيشية التى تكفل له العيش بفاعلية فى المجتمع • وهو ما تتكفل به الركاة . ولهذا السبب لا يمكسن

بل يكون لها جهاز خاص فلا تخفع لاى تاثير من الدولــــة او الحاكم •

وعقب الدكتور سامي نجدى على الملاحظات السابقة بيان مقارنته بين الزكاة والضرائب قعد منها فقط بيان اوجه الانفاق او الاختلاف لمنلا يعلمون شيئا عن الشريعة الاسلامية ولبيان افظية نظام الزكاة الذي يعد مسسن سمات العظمة في الاسلام ، والتأكيد ان هذه المبادئ التي يتحدثون عنها في الضرائب الوضعية قد اتى بها الاسلام منذ اربعة عشر قرنا وقد اكدت في نهاية البحث ان الضريبة لا يمكن ان تغنى عن الزكاة وان الدولسة يجب عليها ان تطبق الزكاة اولا قان لم تكفى مواردها المالية لجأت الى بعض الموارد الاخرى الاضافية مسسع

### رابعا: الاصدار النقدى للتمويل بالعجز:

تعلیقا علی ما ورد فی بحث الدکتورعبدالفتساخ عبدالرحمن فی صدد الاصدار النقدی کوسیلة للتمویسل السائل الدکتور سمیر طویار هل من حق الدولة طبقسساللقاعدة والمنهج الاسلامی ان تعدر اوراق نقدیسسسة لا یفطیها انتاج حقیقی ؟ الامر الذی ینعکس علسسساللسعار بالزیادة ؟ ام ان فی ذلك خروج علی قاعسسدة لا ضرر ولا ضرار ؟

وابدى نفس التحفظ السيد سمير نوفل في اشارة الى ان الاصدار النقدي هو علاقة بين حجم النشــــاط

الاقتصادى وكمية النقود المعدرة - وبالسنسبة للاقتسراض العام اشار الى ان تنظيمه فى الاسلام له ضوابط فقسسد قال الامام الشافعى فى الموافقات : اذا كان ولى امسر المسلمين بحاجة الى مال يوظف على اموال الاغنيسساء وحدهم وليس على كافة الناس، ولايجوز له ان يقتسسرض الا اذا كان هناك موارد تطمئن الى سداد هذا القرض كما ان اعدار النقد كوسيلة للتمويل فى النظام الاسلامسسى مسألة حساسة وفى حاجة الى بحث مستقل .

ورد على ذلك الدكتورعبدالفتاح عبدالرحمــــن بان ما يطالب به فى البحث اصدار نقدى عن طريـــــق البنك المركزى ـ لا عن طريق خلق الاختمان او السياســة الاختمانية ، والبنك المركزى يقوم بذلك فى فــــــو، المعلمة القومية وامام وجود عجز فى الموازنة العامة، ويمارس ولى الامر المسلم مسئوليته فى ذلك لرعايـــة مصالح المجتمع واستكمال التمويل اللازم لسد العــجز، وقد احطت هذا الاسلوب بكثير من الضمانات باعتبـــار

كما ذكر الدكتور عبدالفتاح انه لم يعالــــح سياسة الاقتراض العام في بحثه بل تحدث عن الاســـدار النقدى بواسطة البنك المركزي ، وانا لم اقـــــره الا كوسيلة استثنائية تواجه من الحكومة الاسلاميسسسة بعدد من الضوابط لعلاج ما قد ينشأ عن هذا الاسلــــوب من اثار تفخمية في المجتمع ، حيث تتضافر في ذلــــك السياستين المالية والنقدية ، وعلى الحكوم ...... الاسلامية في هذه الاحوال العمل على رفع قدرة الاجهسرة المالية المختلفة على امتصاص فائض الطلب النقسدى، غلاء الاسعار، ويضاف الى كل هذاقيام الحكومــــــة بسياسة التكافل الاجتماعي لمعالجة اي اثار سلبيسسة يمكن ان تنشأ عن تلك السياسة - كما ان استخصصدام الحكومة لاسلوبالاصدار النقدى ينبغى ان يكون في ضوع حجم الطاقة العاطلة من الحوارد في المجتم .....ع والاسعار وكذا دراسة فرص الاستثمار الدراسة الكافية،

### خامسا : توحيد المفاهيم واقرار رأى في القضايا الاساسية:

اشار السيد محمد صادق على قضية فــــرورة العمل على توحيد المفاهيم في اطار ما اسمـــاه بالتكامل الفقهي بين فقها المسلمين ، وحتى لاينفـــد المغرضون من خلال الرأى والرأى المعارض ·

وعقب علىذلك الاستاذ الدكتور زكريا البـــرى بان وجود وحدة كاملة في الرآى والفكر هو من الاهـــور المستحيلة ، وان ما سبق ان تحدث به عن الارا المتصارعة من اقصى اليمين الى اقصى اليسار قال معه ان ذلــــك في اطار الاسلام ، وانه لايمكن ان يقال مثلا لمجمـــع البحوث الاسلامية لازم تقول لنا رأى واحد ، اما فــــى جانب الحلال و في جانب الحرام ،

بعُونْ الْجَلِسة السَّادِسَة النَّذِيرِ الْعِمَالِيرِ الْمِنْكَافِ بِي الْمِلِيرِ الْمِنْكَافِ بِي الْمِلِيرِي الْمِنْكَافِ بِي الْمُؤْمِدِينَ في العوسِلام

ورقة عمل عول المتمية والعدالة والنقافل المجتماعي في الاسلام معدد فؤادج ادالله

# ورقية عمل عول المتعية والعدالة والنكافل المعجماعي في إلايمام

" بسم الله الرحمن الرحيسم "

قد فعلنا الآيات لقوم يذكــــرون"

صدق الله العطيسم " سورة الانصام - الآية ١٢٦)

## مقدمسة

-

يعتبر الاسلام منهج حياة وعقيدة يسم سلوك الفسسرد بطابع دينى واخلاقى مميز ، فالسلوك الفردى صليل الا او نموذج لسلوك المجتمع المسلم ، ولا يتأتى ذلل الا توافرت كافة الظروف المناسبة التى تساعد الفرد على ان يعيش بالكيفية التى تتطلبها العقيدة الاسلامية .

ومنهج الحياة الشامل في الاسلام ينبع من طبيعته كعقيدة تربط بين السماء والارض، وبين الروح والجسد، فاحكام الشريعة الاسلامية تلبى كل احتياجات الفرد فه كافة المجالات الاجتماعية والسباسية والاقتصادبة والانسانية وغيرها اذلك ان الاسلام دين ودنيا، فهو دين يهتهما بالجوانب الروحية من ناحية، ودنيا لاهتمامه بالجوانسسب المادية والجسدية للانسان ورغباته الاجتماعية من ناحيسة اخرى الحديدة المناحية المناحية من ناحيه الحرى الحديدة المناحية ا

وفى ذلك يقول الله تعالى :

" مافرطنافي الكتاب من شيء "سورة الانعام ـ ٣٨)

وقد اهتم الاسلام بالفرد باعتباره عفوا في المجتمع فحفز الهمم للعمل والسعى للرزق، كما استهدف بالنظللم الاجتماعية صالح الفرد ، وفرض الزكاة ، والمسلمانة في الحقوق والواجبات العامة ،

واذا كان المجتمع يمثل مجموعة من الافسراد تربطهم ببعضهم علاقات متبادلة فان ما يؤثر فسل الفرد يؤثر بالتالى فى المجتمع ، وما يتأثر به المجتمع يكون للفرد فيه نصيب ، لذلك فقد حسرس الاسلام على حفظ التوازن بين كل من مطحة الجماعة ومصلحة الفرد فى نظام نموذجى فريد ، بعيسدا عن تطرف ايا من الرأسمالية أو الشيوعية ،

ويدور هذا التوازن بين المعلمتين جليه في الاحكام التي يتغمنها الاسلام في التنميهة ، والعدالة ، والتكافل الاجتماعي ، اذ كانها مبادؤه فيها هاديا للتقدم والرقي ، وافعها الرسول - على الله عليه وسلم - والصحابه والتابعين المالحين قدوة طيبة في العمها .

ولما كانت الدولة في وقتنا هذا قد أفسنت في وفع اسس تطبيق احكام الشريعة الاسلامية، فسان ذلك يقتضى من المجتهدين بادلاء نظرهم فسيسي ينابيع التراث الاسلامي ، وهذا ما حدا بسيسي للمساهمة بهذا البحث المتوافع للمشاركة فيسي ذلك العمل الجليل، وذلك بالقاء الضوء عليسي احكام كل من التنمية ، والعدالة ، والتكافسيل

الاجتماعي في الاسلام .

وقد تناولت هذه الموضوعات فى ثلاثة مباحست متتالية دون ايجاز مخل أو تطويل ممل ، وفيهسا اعرض للمعنى العام فيها ، ثم للوسائل التسسسي تضمنتها الشريعة الاسلامية لتطبيقها فى المحنمسع بمعنى ان المبحث الواحد قد تفعن كل من الاسساس النظرى للموضوع والجانب التطبيقى له ، ومن شسم فان موضوع البحث يتضمن المباحث الآتية :

- المبحث الاول: التنمية في الاسلام .
- المبحث الثانى: العدالة في الاسلام ..
- ... المبحث الثالث : التكافل الاجتماعي فــــــى الاسلام •
- خاتمـــة : ونعرض فيها لما انتهينــا اليه من نتائج ومانقترحـه من توصيات ،

ونامل في هذا العرض ان نكون قد اوفينسسا الموضوع حقه ، واحطنا بجوانبه المختلفة،ونسسال الله الثواب من عنده ان لم يكن أجران لمحتسسه كالاجتهاد ، فأجر واحد من لدنه خيرمن الدنيسسا وما فيها ، المبحث الأول

التنمية في الاسسلام

ظهرت فكرة التنمية فى بداية الأمر ـ فى مجال علــم الاقتصاد ـ ابان القرن الماضى ، وذلك بملاحظة بعــــن الظواهر ، كزيادة انتاجية الفرد وارتفاع الانتــــاج القومى من السلع والخدمات =

وعلى كل فان للتنمية تعريفات كثيرة تبعا لوجهسة نسسسطر القائل بها ، فعلماء الادارة يتناولونها مسن الوجهة الادارية ، وعلماء الاقتصاد يتناولونها مسسسن الوجهة الاقتصادية وعلماء الاجتماع يتناولونها مسسسن الوجهة الاجتماعية ٠٠٠ وهكذا ،

وتعنى التنمية الادارية تلك العملية المنظمـــــة للتدريب والتطوير الادارى والتى تمكن من تحصيل وتطببـــق المعارف والمهارات والتفكير الواعى والاتجاهات السليمـة لادارة العمل التنظيمي بكفاءة (١)

<sup>(</sup>۱) د، محمد محمد ابراهیم ، ادارة الافراد ـ ۱۹۷۹-۱۹۸۰ ص ۶۰۱ ۰

أما التنمية الاقتصادية فهى تعنى عمليسسة استخدام الموارد الاقتصادية المتناعة للمجتمع فسى تحقيق زيادات مستمرة في الدخل القومي تفسسوق معدلات النمو السكاني مما يؤدي الى احسسسدات زيادات حقيقية في متوسط نصيب الفرد من الدخل(1).

أما علماء الاجتماع فيرون ان التنمية هــــى عملية تعبئة وتنظيم جهود افراد المجتمــــع وجماعاته وتوجيهها للعمل المشترك مع المنظمـــات الرسمية بأساليب ديمقراطية لحل مشاكل المجتمـع ، ورفع مستوى أبنائه اجتماعيا واقتصادياوثقافيــا، ومقابلة احتياجاتهم بالانتفاع الكامل بكأ فـــــة الموارد الطبيعية والبشرية والفنية والماليـــة المتاحة ، (٢)

مما سبق يتبين لنا ان التنمية بمفهومهـــا العام ـ تعنى تغييرا حضاريا الى الاففل فـــــى

<sup>(</sup>۱) د. محمد عبد المنعم عفر ، نحو النظرية الاقتصاديـة في الاسلام ، الدخل والاستقرار، سنة ۱۹۸۱، ۲۰۹

 <sup>(</sup>۲) د٠ صلاح العبد ، مبادئ وخبرات في تنمية المجتمع ،
 سرس الليان سنة ١٩٦٤ ، ص٥٥ ٠

جوانب المجتمع المختلفة الاجتماعية والاقتصاديـــة والادارية ٥٠٠ وغيرها ، وذلك عن طريق العمل علـــ زيادة الانتاج وتحقيق مستويات افضل للمعيشــــة ببذل مزيد من الجهود البشرية ، بع استخدام امشل للموارد والامكانيات المتاحة والمحتملة ،وتنظيمها وفق خطة محكمة لتحقيق التقدم المنشود ..

وتعتبر التنمية عملية متكاملة الاركسان ، وتترابط انواعها ترابط الجزء بالكل ، فما يؤشسر على احداها يتأثر به بسالتالى الانواع الاخسسرى لها ، واساسها الانسان ذاته في عورته المجتمعسة وبالتسالى فهو يتأثر بكافة المتغيرات المحيطسة به سواء كانت مادية تشمل المناخ الطبيعي للمجتمع بما فيه من موارد طبيعية وامكانيات صناعيسسة ، او بشرية تشمل جميع افراد المجتمع وفئاتسسسه المختلفة بكل ماينظم حياتهم من قيم وقوانيسسن ونماذج سلوك ونظم حضارية .

وقد جاء الاسلام والقبائل العربية متنازعــة متفرقة لايجمعها دين ولايهيمن طيها حلطان ولايسيطر عليها نظام اجتماعي عادل فألف بين قلوب العـــرب ودعاهم الى ان يكونوا اخوة متحابين متعاونيـــن

فى الحياة ، ووحد القبائل فى مجتمع منظهم ، وقض على العمبية القبلية الجاهلية وعرفههها ان الاتحاد وسيلة لومول الامم الى اهدافها وما ضل قوم الا وكان الاتحاد بعيدا عن اعمالهم ، وزالست تبعا لذلك التقاليد والعادات الرذيلة من بيسن انقبائل واصبحت خافعة لحكم النبى واوامسسس المقرآن وتعاليمه بعد ان كانت تدين بالطاعساة لرؤساء متفرقين ، واستطاعت دعوة الرسول محمسد لرؤساء متفرقين ، واستطاعت دعوة الرسول محمسد صلى الله عليه وسلم ان تجمع العرب عند مبادئها السامية وقامت حكومة مركزية منيعة الجانسسب قوية السلطان تدير شئون الدولة الجديدة بحكمسة

وهكذا طلب رابطة جديدة هي رابطة الايمليان بالدعوة الاسلامية محل اقوى روابط النسب والقربلي ( اي محل الرابطة القبلية ) ونشأ مجتمع جديلة ما ملي اسس دينية اخلاقية سامية شابتة لاياتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها، فكانلسست الباطل من بين يديها ولا من خلفها، فكانلسست التنمية الروحية هي من سمات الا، لام التي اضافها الي مجتمع الجاهلية ، حيث كانت الحاجة السلسي توحيد الاله ، وتأليف القلوب ، وفي المنازعليات القبلية ، ونشر مبادئ الاخلاق والففيلة ، ومحسو القبلية ، ونشر مبادئ الاخلاق والففيلة ، ومحسو

عادات قبيحة وتقاليد رديلة، وفي ذلك يقول الله تمالى: " وما أنزلنا عليك الكتاب الا تبيين لهم الذي اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقيينومنون " ( سورة النحل ـ الاية ٦٤) ٠

واذا كان الدين الاسلامي بمبادئه الكليسسة واحكامه التفصيلية يتغمن تنمية روحية فهسسسي وان كانت نوعا جديدا من التنمية لاتظهر الا فسسي الرسالات السماوية ، فهي في الحقيقة تنمية جامعة شاملة لكافة انواع التنمية المعروفة في النظسم المعاصرة، ذلك الدين الاسلامي كل وحدة لايتجسسرا واحكامه يكمل بعفها الاخر ، وهو ايضا خاتسسم الرسالات الدينية لذلك فقد جا مشاملا لكافسسة احكام الدين والدنيا في العبادات والمعامسلات وقد عدق قوله تعالى : " ما فرطنا في الكتسساب من شي "."

ويبين الاثر العظيم الخالد الذي احدثــــه الذي احدثه الاسلام في نفوس العرب والتغييــــر الشامل الذي طرآ عليهم في مختلف نواحي حياتهـم بسبب الدعوة الاسلامية في تلك العبارة التــــــي قالها جعفر بن ابي طالب للنجاشي ملك الحبـــة

فلم تكن النفوس مهيئة لتقبل الدين الجديد فحسب ، بل كانت مهيئة ايضا لتقبل التغيير فيي كافة جوانب الحياة الاجتماعية والاقتصادييية والسياسية ٠٠٠ والتى تتفق والتعاليم الدينيية الجديدة ، فقد ظهر الاسلام في بيئة احتماعييية وعصر من الزمان مواتيا لتقبل الدعوة الجديدة .

<sup>(</sup>۱) د على عبد الواحد وافى ـ حقوق الانسان فــــــى الاسلام ـ دار النيل للطباعة (غير مبين السنــة) ص ٥٩ ٠

## وسائل تحقيق التنمية في الاسلام:

لما كانت التنمية تتفمن ارادة التغييسسر الى الافضل يماحبها عمل تنغيذى من افراد المجتمع، وانها فى الاسلام تتميز بأن مبادئها فمتهسسسارسالة سماوية وقد جائت احكامها فى القسسسرآن الكريم والسنة النبوية ، فان المتصفح لهمسسا والمستقرى للتاريخ الاسلامى يجد تطبيقات كثيرة للتنمية بكافة انواعها ـ ومن امثلتها :

أولا : شبع الاسلام العلم لما له من اثر كبيسر في تقدم الامم وحضارتها ـ وقد بـــدأت اول سورة من القرآن الكريم ينزل بهـا للوحى الأمين على رسول رب العالميسسن صلى الله عليه وسلم " اقرأ باسم ربسك الذي خلق ٠٠٠٠ " فهى وان كانت دعسوة للقرائة الا انها تغمن ضرورة التعلـــم والتفكير فيما خلق الله لاستخدامـــه لرفعة البشرية واعلاء شأن الانسان فـــى الأرض وتلك اهم وسائل التنمية الفكريـة او الثقافية .

ولم يحاول الاسلام ان يفرض على العقول اية نظرية علمية بعدد الظواهــر الدنبوية ، ولم يعرض مطلقا لتفاصيــل هذه الشئون ، بل انه استحث العتول على النظر في ظواهر الكون ، وحفز النســاس على التأمل في هذه الشئون واستنبــاط قوانينها العامه ، وأنار في نفوسهم حــ الاستطلاع والبحث العلمي ، وذلك عتعاقــ الليل والنهار ، والسمس والقمر، وتكاثس النبات ، وتناسل الحيوان ، وطعفو بعــ النبات ، وتناسل الحيوان ، وطعفو بعــ الاجسام على الماء ... وما الى ذلـــك

ففى هذه الآيات ومثلها كثير سحث القرآن العقول على التفكير في التاميل طواهر الكون وحفز الناس على التاميل في هذه الشئون واستنباط القوائين التي تسير عليها ظواهر الارض والمسيداء والاستفادة منها لخدمة الانسان في المجتمع .

وفى السنة النبوية يروى - ان رسول الله صلى الله عليه وسلم - قــــال; اول ما خلق الله العقل ، فقال لـــه: اقبل ، فأقبل ، شم قال له: ادبـــر، فأدبر، ثم قال عز وجل ، وعزتى وجلالــى ما خلقت اكرم على منك وبك اخذ وبـــك اعطى ، وبك اثيب وبك اعاقب " (حديـــث قدسى) (٣٣).

ويروى انس بن مالك بقوله:" اثنىى على رجل عند رسول الله على الله عليه وسلم ـ بغيز، فقال : كيف عقلى وسلم . من قالوا : يارسول الله ، ان مىن عبادته ... ان من خلقه ... ان من فقله ... ان من أدبه ... ، فقال ففله ... ، ان من أدبه ... ، فقال عليه وسلم : كيف عقلى ... ، فقال قالوا : يارسول الله ، نثنى عليي يارسول الله ، نثنى عليي بألعبادة ، وتسألنا عن عقله ؟ إ ، فقال بالعبادة ، وتسألنا عن عقله ؟ إ ، فقال رسول الله عليه وسلم ان الاحمق العابد يسيب بجهله اعظم من فجور الفاجر وانما يقرب الناس من ربهم بالزلىنى على قدر عقولهم "(٤٣)

ولقد برز من المسلمين الاوائل بفضل علمهم وحكمة عقولهم ، المحابة رفسوان الله عليهم وفقها المذاهب الاربعة في العلوم الشرعية ، وكذلك ابن سينا في الطب والفلسفة وابن الهيشم في الطبيعة ، والبيروني والخوارزمي في الفليسيسك والريافيات ، وجابر بن حيان في الكيمياء والفارابي في الفلسفة ، ابن العيسوام وابن البيطار والدينوري في عليسوم النباتات والفلاحة ، وداود الاقطاكي في الطبخامة العلاجي منه وأدوات المعامل ، والقيرويني وهو الي جانب اشتغاليسيسة والجغرافيا ، وابن ماجد في علوم البحار.

تلك هم شموس الحضارة الاسلاميسسة ، بهم ازدهرت العلوم وتقدمت الفنون وبلغت الامة في عهدهم قمة المجد .

ثانيا: ربط الاسلام بين الايمان والعمل ، فكمسسا انه دعا للعبادة والتفكر، حفر ايضسسا على العمل اليدوى والسعى فسسسى الارض للاسترزاق من خيراتها ، والعمل هو اهسم عناص التنمية الاقتصادية .

وقد ورد معنى ذلك في القرآن الكريسم بقوله تعالى : " وقل اعملوا فسيسسسرى الله عملكم ورسوله والمؤمنين "( سسسورة التوبة ـ الاية ١٠٥ ) =

وكذلك: " واعملوا صالحا انى بمسا تعملون بمير" ( سورة سباً ـ الاية ١١) ، وايضا " فاذا قضيت الملاة فانتشروا فسى الارض وابتغوا من ففل الله " ( ســسورة الجمعة ـ الاية ١٠ ) .

وفى احاديث رسول الله على اللـــه عليه وسلم جاء الكثير في هذا المعنـــر، ايضا ، حيث يقول علوات الله عليه وسلم :

" ما أكل احد طعاما قط خيرا مـــــن ان يأكل من عمل يده ، وان نبى اللــــه داود كان يأكل من عمل يده "(٥٪)، " ان الله يحب المؤمن المحترف "(٢٪) اى اللذى له حرفه يحتررق منها ،

<sup>&</sup>quot; من أمسى كالا من عمل يده امسسسب مقفورا له "(٧%)

" لأن يأخذ احدكم حبله ثم يأتسسى الجبل فيأتى بحزمة من حطب علسسسى ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهسسه فير له من ان يسأل الناس اعطسسسوه او منعوه "(٨٣)

" من يكفل لى الا يصال النــــاس شيئا اتكفل له بالحنة "(٩\*)

فالدعوة للعمل وان جائت مطلقــــة لكن قصد بها العمل الصالح النافـــع للناس فى الارض ، والمحتقبل من اللــه فى السماء ولا يتبع صاحبه باثى ولايلحق بغيره ضررا، ولذلك كان الانســــان محاسبا عليه .

 الفنم وليس ذلك بالغريب على حفسسسارة امة ربط الاسلام فيها بين الايمان والعمسل وكان المبدعون لعلومها وفنونها " علما حسنجارا ، وفلاسفة ، اطباء ، وظكييسسن سملاحين ، وجغرافيين ، رحالة " .

فلا حرج في جمع زينة الحياة الدنيسا من الوجوه المباحة مالم يكن صاحبها عن الواجبات في شغل شاغل ، وقد ذكر اللسه تعالى التجار في معرض الحط من شأنهـــا اذا شغلت عن طاعته في قوله تعالــــي : واذا رأو تجارة او لهوا انفضوا اليهسا وتركوك قائما قل ما عند الله خير مسن اللهو ومن التجارة والله خيرالرازقيسن ( سورة الجمعة ـ الاية ١١) ، ولســـــا رجعوا عن صنيعهم واخذوا بأدب الشريعــة فى ايشار الواجبات الدينية وعسسدم الانقطاع عنها الى الاشتغال بالتجـــارة ونحوها ذكرها ولم يهضم من حقها شيئا ٠ فقال تعالى : " رجال لاتلهيهم تجــارة ولا بيع عن ذكر الله " ( سورة النـــور الاية ٣٧ ) فأثبت لهؤلاء الكمسسكال انهم تجار وباعلا ولكنهم لم يشتغلسسوا بشروب منافع التجارة عن فرائض الله ٠

وقد عسد المحققون في العلم الصرف والصناعات وما به من قوام المعسساش كالبيع والشراء والحراشة وسائر مسسات تمس الحاجة اليه حتى الحجابة والكنسس من فروض الكفاية يجب ان يقوم بكسسل صنف منها طائفة ، والا اثمت الامسسة جميعا ،

اما الايات الواردة في صياق التزهيد والحط من متاع الحياة الدنيا، فلا يقصد منها تعديل ترغيب الانسان ليعيش مجانبا للزينة ميت الارادة عن التعلق بشهواته على الاطلاق ، وانما يقصد منها تعديسال الانفس الشاردة وانتزاع مافي طبيعتهسا من الشره والطمع لئلا يخرجا بها عن قصد السبيل وينزحا بها في الاكتعاب الى طرق غير لائقة ،

فاستعفار متاع الدنيا وتحقيـــــر لذاتها في نفوس الناس يرفعهم عـــــن الاستغراق فيها ويكبر بـمهامهم عــــن جعلها قبلة يولون وجوها شعارها حيــــث كانوا - ولما كان التصرف في صرف الامسسوال وسط الراحة بانفاقها يقفي السسسسي نفاذها والتشوق الى ما في ايدي النساس او يؤدي في الاقل الى قلتها وعيسسش ماحبها نادما على مافاته من السعسسة ورفاهية الحال ، امر الشارع بالاقتمساد في الاستمتاع بها ، وله رسم لذلك حسدا فاصلا بل اوكله الى اجتهاد المكلف ومسا يعلم من وسعه ب فقال تعالى :" لينفسس ذو سعة من سعته " إ سورة الطلاق ب الايسة يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما" وسورة الفرقان بالاية ١٠ ) وكذلك " والذين اذا انفقوا لسسم

فالاسلام وان عنى بتزكيه الرواح وترقيتها في مراقى الفلاح لم يبخصصس الحواس حقها وقضى للاجسام نصيبها مصسن الزينة واللذة بالقسطاس المستقيم •

ولما كانت نتيجة العمل الشريدية تملك الاموال حبلالا طيبا ، وهو اهممهم عناص الحياة الاقتصادية والقوة المؤثرة فيه ، لذلك فقد حمى الاسلام الامهموال

وصحابها بعقوبات شرعية توقع على منتهــــك حرمة تملكها بالاعتداء عليها ، وذلك بحـــد او تعزيز على الوجه الاتى :

- (۱) عقوبة للسارق لقوله تعالى :" والسسارق والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بمسسا كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيسم" ( سورة المائدة ـ الاية ۳۸) ، فأليسسق العقوبات بالسارق قطع الجارحة التسسي يتوسل بها الى الاذاية ويباشر بهسسا الجناية على الاموال المعصومة ...
- (٢) عقوبة للمحارب وهو من يخيف السبيسسل ويشهر السلاح لاخذ المال باطلا حيسست يقول تعالى : انما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الارض فسسسادا أن يقتلوا أو يعلبوا أو تقطع ايديهسم وارجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض " ، ( سورة المائدة ـ الاية ٣٣ ) .
  - (٣) عقوبة للمعتدى بغير السرقة والحرابسية كالفاصب، وامر تشفيصها وتحديدها موكول الى زكاء القافى وعدالته يجتهد فيهسسا برأية ويقدرها على حسب الجناية،

- (٤) عقوبة لتلف مال غيره ، وهي تغريمسه مثلها او قيمتها مع جواز العقوبسسة بالمال او الحبس وحماية العمل الشريسف والمنافسة المشروعة في اكتسسساب الرزق الحلال = نهي الاسلام عن ضمسروب من التعامل تسبب الفرر للافسسسراد والخسارة للاقتصاد القومي وذلك مثل :
- (۱) الربا : وفيها يزيد المال في يسسد المقرض دون عمل حقيقسسي منه ، بالاضافة الى تحميل المقترض ، بما على توازن قيمة النقود الاقتصادية في السوق -

ولتلافى كل تلك المضار ولتشجيع رب المال علامي استثماره بالعمل حرم الله الربا بقوله تعالىسى : واحل الله البيع وحسرم الربا " وكذلك" يا أيهاا الذين امنوا اننوا الله وذروا ما بقى من الربا ان كنتم مؤمنين (سورة البقرة الاية ٢٧٥)،

(ب) الاحتكار : يسعي الاسلام الى المحافظــة على توازن العرض مسسع الطلب بحيث لايوجد فسسسى المجتمع حالة ما يسمسسى بالنقص المفتعل في العسرش مما ينتج عنه طلب مفتعل ، لذلك نهى الاسلام عسسسسن الاحتكار الذي يتمثل فسي شراء وتخزين ما يحتسساج اليه الناس لغرض رفع السعر وللتأثير في استقىسسرار السوق التجاري ، فقسسد روى عن رسول الله صلىسى الله عليه وسلمقولـــه: " لا يحتكر الاخاطىء" (١٠٣) وكذلك ما رواه ابوهريسرة عن رسول الله صلى اللسسة عليه وسلم " انه قال : لا تلقوا الركبان ولايبيسع بعضكم على بيع بعض ولا تناجشوا ولا يبيع حماضـــر لباد ولا تصروا الفنم"(١١\*)

فتلقى الركبان يمثل فكسسرة الاحتكار، وذلك بمحاول حجب الانتاج من اجل التأثيسير في السوق للحمول على اسعـــار يفرضها اولئك النفر الذيسس يقومون بحجب الملع عنسسد وصولها الى السوق التجسساري ، وبالشالي الإخلال في عملية العسرض بالشكل الذي يحقق التاجر الجشع الحصول على اقصى ما يمكــــن الحصول عليه ، هذا من جانسب العرض ، لكن الاسلام يراعــــى المنانب الاخر ايضا في عمليسة توازن السوق ، فلا يهمل جانسب الطلب، ولذلك نهى رسول الله على الله عليه وسلم - عسسن التناجش في زيادة سمن السلعسة وذلك بخلق طلب عليها •

(ج) الغيش: لما كان الغش في المعاميلات يؤدي الى الاشراء السريسيع بالعمل القليل كما يؤدي السبي فساد الذمم وسوة الاخلاق وتكالب

الناس على جمع الامسسوال دون مراعاة حقوق معهسسم او واجباتهم نحو الخالسق ، لذلك نهى عنه رسول اللسه طبى الله عليه وسلم بقوله: " من غش امتى فليسسسس منا" (١٣٣) اى ان من اقسدم على الغش واستخدمه وسيلسة لتحقيق مآربه ، فان امسة الاسلام تبرى منه ، وينقلب على وجهه بسوء عمله وقسد خسر الدنيا والآخرة .

ثالثا :

ا : وضع الاسلام مبدأ المشورة ، وهو اولى دعائـم التنمية السياسية في النظم المعاصر⊪ وذلـك منذ اربعة عشر قرنا من الزمان •

والمشورة هى المشاركة بالرأى فيمسسا يعرض من معفلات المشاكل ، واهم فوائدهسسار تخليص الحق من احتمالات الهوى باختيسسار احد الآراء المطروحة وانسبها للظروف القائمة وكذلك تبعير المجتمعين بتبعات العمسسسل

وتأكيدا لهذا الدبدأ الجليل امر الله نبيه عليه السلام ـ وهو الصادق الامين الذي الاينطق عن الهوى ـ الا بعتبد بشئـــون المسلمين وان يشاورهم في امورهم، فقــال تعالى : " فبما رحمة من الله لنت لهـــم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولــك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الامر."

وكانت القاعدة في المشورة لرمول الله عليه وسلم أن يأخذ بما اجمـــع عليه اصحابه ، ولو كان حمخالفا لرأيــه فان اختلفت اراؤهم اخذ ما استقرت عليــه اغلبيتهم ، وذلك كما حدث حينما استشــار الرسول على الله عليه وسلم في شأن بهـــف الرسول على الله عليه وسلم في شأن بهــف الاسرى ايقتلون ام يطلق سراحهم في مقابــل فدا عدفونه ، فأشار معظمهم بقبول الفداء واشار عمر وسعد بن معاذ بقتلهم فنزل عليه واشار عمر وسعد بن معاذ بقتلهم فنزل عليه مؤيدا لما ذهب اليه عمر وسعد بن معـاد القرآن الخلبية ، حتى جا القرآن اذ قال تعالى : " ما كان لنبى ان يكون لـه اسرى حتى يثغن فـــي الارض تريـــدون عرض الدنيا والله يريد الاخرة والله عزيــر عمر عكيم " ( سورة الانفال ــ الاية ٢٧ ) ،

فقد اذن الله لنبيه على الله عليه وسلم بالاستشارة وهو غنى عنها بما ياتيه من وحسى السماء تطبيقا لنفوس اعجابه وتقربللما المشورة بين افراد الامة من بعده -

وقد اخرج البيبيقى فى الشعب بسند حسن عن ابن عباس، قال رسول الله على اللسسه عليه وسلم ،"اما ان الله ورسوله لغنيسسان عنها (اى المشورة) ولكن جعمها الله رحمة لأمتى ، فمن استشار منهم لم يعدم رشدا ومسن تركها لم يعدم فيسسا" (١٤٤)

وقد نهج المحابة رضو:ن الله عليهـــم، ذلك المنهج الحكيم في الاخذ بالمشـــورة، فهذا ابو بكر المديق ، فانه رغم علمـــه باحكام الشريعة لايبرم حكما في حادثـــة الا بعد ان تتداولها آراء حماعة مــــن المحابة ، واذا نقل له احدهم نما صريحــا ينطبق على الحادثة قال ؛ الحمد لله الــذي، جعل فينا من يحفظ عن نبينا ،

ومما يؤثر عن ابى بكر قوله فى خطبته عقب ان بايعه المسلمون خليفة لرسول الله على الله عليه وسلم " ايها الناس قد وليت عليكم ولست بخيركم ، فان رأيتمونى على على حق فاعينونى وان رأيتمونى على باطها لمددونى ، اطيعونى ما اطعت الله فيكسم

وقد عهد ابو بكر بأمر الخلافة السسسى عمر بن الخطاب بعد استشارة جماعة مسسسن المهاجرين والانصال امثال: " عبد الرحمسسن بن عوف ، وأسيد بن حفيسر وسعيد بن زيد ،

ويعد تولى عمر بن الخطاب الخلافة قسسام خطيبا فى الناس معددا منهاجه فى الحكسسم وكانت قولته المشهورة :

" ألا أن رأيتم في أعوجاجا فقومونيي، فقام اليه رجل فقال: أن رأينا في الموجاجا فومناك بعيوفنا، فلم يغضب عمر أو ثار على قول الرجل، ولكن اغتبط ليسم شائلا الحمد لله الاخيرفيكم ما لي تقولوها ، ولا خير فينا مالم نسمعها ".

 ليختاروا رحلا منهم ، فكانت الشهورة فسمس اختيار الخلبفة من دعائم الحكم كذلسسل ، لانه ستكون له السمع والطاعة ، لذنك كسسان لراما ان يتولى الخلافة وغالبية الامه عنسه راضية ، ولاحكامه متقبلة .

وقد بين القرآن من طرف خفى ما يعبعسى ان يكون عليه عجلس الشورى اذ جعل نظامسه مؤلفا من العدد الفرد ليمكنهم ترحبسسح جانب الاكثر عند اختلاف الرأى ، اذ يقسسول تعالى : " ما يكون من نجوى ثلاثة الا هسسو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ولا ادنسسى من ذلك ولا اكثر الاهو معهم " ( \_\_\_\_\_\_\_\_\_ المجادلة \_\_ الاية ٧ ) ،

هذا هو الاصل في الشوري وقد تؤليسيف من عدد زوج ويعتبر احد افراد اللحنة بمنزلة رجلين اثنين ويسمى رئيسا لها فيرجج بيسه الجانب الذي ينحاز اليه عند التسيساوي والدليل على محة ذلك يتضمنه قول عميسربن الخطاب لأبي طلحة الانصاري ان الله قيسد اعز بكم الانصار، فاختر خمسين رجلا ميسين الانصار وكن مع هؤلاء حتى يختاروا رجلا منهم

ثم قال له : وان رضى ثلاثة رجال وابى ثلاثــة اخرون فحكموا عبد الله بن عمر قان أـــــم يرضوا بعبد الله فكونوا من الذين فيهـــم عبد الرحمن بن عوف "(1)

رابعا: خلق الله الناس بحسب فطرتهم متماثلين ، كما ولدتهم امهاتهم احرار امتكافئين ولذلك وضمع الاسلام مبدأ المساواة ، وقرر العمل به وهمي ما يعده المعاصرون اساسا للتنمية الاجتماعية ،

ومبدأ المساواة فى الاسلام من العمىوم والاتساع بحيث يسرى على كافة ما يتعلى الانسان بالانسان فى علاقاته مع غيره ـ واخص مـــــا يذكر فيها المساواة فى القيم الانسانيـــاة المشتركة وكذلك فى الحقوق العامة .

<sup>(</sup>۱) د، محمد عمارة ـ العدل الاجتماعي همر بن الخطاب دار الثقافة الجديدة ـ طبعة سنة ١٩٧٨ ، ص١٢٠٠

## (١) المساواة في القيم الانسانية المشتركة :

يقرر الاسلام ان الناس سواسة في هـسـنه الناحية كآسنان المشط، وانه لانفاضـــسل بينهم في هذا الصدد الا على اساس كفايتهــم واعمالهم وما يقدمه كل منهم لربد ونفســه ووطنه والمجتمع الانساني، فقض، بذلك على نظام الطوائف واساليب التفرقة بين الطبقـــسات وقواعد المفاضلة بين الناس تبعا لاختـــلاف شعوبهم أو تفاوتهم في الاحساب؛ الانساب،

وفى هذا يقول الله تعالى: "ياأيهــا الناس انا خلقانكم من ذكر وانثى وجعلناكــم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، ان اكرمكم عنــد الله اتقاكم " ( سورة الحجرات ـ الاية ١٢ ) فالناس سواسية لايففل احد عند الله علـــي آخـر الا بمقدار التقوى في الايمان والعمل ،

وكذلك يقول الله تعالى: " انمسسسا المؤمنون اخوة " فالاخ يتساوى مع اخيه فسس الحقوق والواحبات لانهما من ذرية ادم عليه السلام ، ويؤكد ذلك رسول الله على الله علىه وسلم في قوله: " حب لاخيك ما تحب لنفسك "(١٥٠هـ)

وقد تقاول ذات مرة ابو در الغفسسارى وعبد زنجى فى حضرة النبى عليه السلام،فأخد ابو در على العبد وقال له " يا ابن الموداء" فغضب النبى عليه السلام وقال ؛ طف المساع طف العاع ، اى قد تجاوز الامر حده " ليسسس لابن البيضاء على ابن السوداء ففل الابالتقوى او بعمل صالح "(١٦١) فوضع ابو در خسسده على الارض، وقال للأسود ، قم فطأ على خدى".

تلك هى تطبيقات المساواة كما يجــــب ان تكون بين الناس، وقد وضجت بين سيـــد عربى معروف الحسب والنسب، وبين عبدزنجـــى اسود اللون = فأين لنا اليوم من ذلـــــك العهدالجميل ؟

وفي خطبة الوداع وضح الرسول الكريـــم ملى الله عليه وسلم ذلك المبدا الجليـــل في قوله : " ايها الناس ، ان ربكم واحــد، وان اباكم واحد ، كلكم لآدم ، وآدم مـــن تراب ، اكرمكم عند الله اتقاكم ، وليـــس لعربي على عجمى ، ولا لعجمى على عربـــي، ولا احمر على ابيض ولا لأبيض على احمر، مضسل الا بالتقوى ، الا هل بلغت ؟ اللهم ما بهسسد، الا فيبلغ الشاهد منكم الفائد، "(١١١).

وفي سبيل تحقيق المساواة بين النساس، قضى الاسلام على نظام الرق تدريجيا بأن فيسق مصادره وشوسع في وسائل العتى الى المسسو تماما، فمبادئ الدين الاسلامي من الممسسو والرفعة ، بحيث لا تسمح بأن يمتلك شخص لآخسر او يجعله عبدا له والناس سواسية متكافئسة اقدارهم ولا تفاخر بينهم البعض، وانمسسال التفافل عند الله وحده بايمان المسسسرا وتقواه وما يقدمه من عمل صالم.

ومثال ذلك ان عمد الاسلام الى طائفسسة كبيرة من الجرائم والاخطاء التى يكثر حدوثها وجعل كفارتها تحرير الارقاء ، فجعله نكفيسرا للقتل الناشىء عن الخطأ وما فى حكمسسه، اذ قال تعالى " وما كان لمؤمن ان يغتسسل مؤمنا الا خطأ ومن قتل خطأ فتحرير رفبسسة مؤمنة ( سورة النساء ـ الاية ٢٢) وللحنسست فى اليمين قال تعالى " لا يؤا خذكم اللسسه

باللغو في ايمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتــم الايمان ، فكفارته اطعام عشرة مساكيـــــن من اوسط ما تطعمون اهليكم او كسوتهــــم او تحرير رقبة (سورة المائدةــ الاية ٨٩)كما جعله وسيلة لمراجعة المرأة اذا اوقع عليها زوجها ظهارا ، فقال تعالى " والذيـــــنن يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالـــوا فتحرير رقبة من قبل ان يتماسا ( ســـورا

## (٢) المساواة في الحقوق العامسة:

فقد قرر الاسلام في حرية المقيدة للنساس ثلاثة مباديء هي : (أ) انه لايرغم احد على ترك دينه و احتناق الدين الاسلامي • وفي هذا يقول تعالىيى: لا اكراه في الدين قد تبين الرشد مالية الغي ( سورة البقرة ـ الاية ٢٥٠) ٠

وعلى هذا المبدأ سار المسلمىسسىن فى حريتهم من اهل الاديان الاحرى مشاسوا يبيحون لاهل البلد الذى بفتحونسسسه ان يبقوا على دينهم مع اداء الجزيسسة والطاعة للنظام الاسلامى القائم، وكانسوا فى مقابل ذلك يحمونهم ضد مَن اعنسسداء ويحترمون عقائدهم وشعائرهم ومعابدهم.

(ب) حرية المناقشات الدينية للكافة ، فقصد نصح الله تعالى المسلمين ان يلترمسوا جادة العقل والمنطق في مناقشاتهم مصح اهل الاديان الاخرى ، و،ن يكون عمادهـم الاقناع وقرع الحجة والدليل بالدليـل ، وفي هذا يقول الله تعالى مخاطبا رسولـه عليه السلام : " ادع الي سبيل ربـــك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتـــي هي احسن " ( سورة النحل ــ الاية ١٢٥) ، ويقول مخاطبا المؤمنين : " ولا تجادلـوا

اهل الكتاب الا بالتى هى احسن ( سسسورة العنكبوت للاية ٢٦ ) كما يقول مضاطبا اهل الاديان الاخرى : " قل هاتلسسوا برهانكم ان كنتم سادقين " .

(ج) يقرر الاسلام ان الايمان الصحيح هو مسسا كان منبعثا عن يقين واقتناع ، لا عسسلام تقليد واتباع ، وبذلك حطم الاسسسلام القواعد التى قام عليها التدين فسسس كثير من الامم من قبله .

وعلى هدى تلك المبادى؟ كانت الدولة الاسلامية في عمورها الاولى يعيش فيها المسلمون يحكمهـــم القرآن الكريم والسنة النبوية ، وكذلك النمـارى تحكمهم التوراه وايضا اليهود ويعملون بالانجيــل فلكل طائفة كتابها السماوى الذي تعمل بــــه ، ذلك لان الانسان من خلق الله ، وتلك الكتب السماوية هي من الله سبحانه وتعالى ، لذلك كانت كلهـــا سوا؟ ، وبالتالى تكون المساواة في العقيــــدة الدينية للناس كافة ، ولكن لما كان الديـــدة الاسلامي خاتم الرسالات السماوية واكملها، وكانـــن ديانة الامة الاسلام ، فان احكامه تكون واجبـــــة

التطبيق على الذميين المقيمين غيها ، فيما لـــم ترد به شرائعهم ، الا ما تعلق منها شئــــون الدين فتحترم عقائدهم وشعائرهم ، فلهم مـــاللهسلمين من حقوق وعليهم ما على المسلمين من واجبات ،

وفى تقرير المساواة الاجتماعية ايضا وضحالاً الاسلام بعض قواعد فى معاملة الناس سواء فى تحمصل الواجبات او تقرير الحقوق دون تفرقة بيسسك معلوك وأمير ، ولا بين شريف ووضيع ، وتلسسك القواعد تبعث الامن والطمأنينة فى نفوس الافسراد، ويعد العمل بها من اهم مبادئ التنمية الاجتماعية فى زمننا المعاصر،

ومن تلك القواعد منع الشفاعة فى حدود الله ( وهى جرائم معينة وردت فى كتابالله وسنة نبيه وقد حددت عقوباتها ) وذلك حتى يمكن انفاذ حكه الله على المخالف للأحكام الشرعية ايا كانهاية ،

وفى ذلك يروى ان فاطمة بنت الاسود المخزومية قد سرقت في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم

قطيفة وحليا ، ولما كانت تلك الصيدة من اشسراف قومها فقد اهمهم توقيع حد السرقة عليها وهسسو قطع اليد، وتشاور المجتمعون فيما بينهم علسسى ان يكلم اسامة بن زيد سوهو احب الناس السسس رسول الله على الله عليه وسلم الرسول الكريسسم في ذلك ، ولما حدث ذلك انكر الرسول عليه السلام ذلك رغم حبه له ، وانتهره قائلا : " اتشفع فسسى حد من حدود الله تعالى " ؟

ثم قام صلى الله عليه وسلم فخطب فى الناس فقال: " انما اهلك الذين من قبلكم انهــــم كانوا اذا سرق فيهم الشريف تركوه ، واذا ســرق فيهم الضعيف اقاموا عليه الحد وايم الله لـــو ان فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها ( ۱۸ \*)

وفى هذا الحديث الشريف تتجلى لنسسسا دور المساواة فى تحقيقها لعظمة الاسلام ورفعة شأنسسه اذ ان الجميع امام شريعة الله سواء وكذلسسك فى تقرير احكام التعامل للتغلب على غلبسسسة الانسان لاخيه الانسان ومنع الاذى والثأر ،اذ يكسون على الجانى ذلك مقدار جنايته بفعل مماثل عنسسد تعديه على النفس .

فيقول تعالى: " ياأيها الذين آمنـــرا كتب عليكم القصاصفى القتلى الحر بالحـــر والعبد بالعبد والانثى بالانثى " وكذلك " وكتبنـا عليهم فيها أن النفس بالنفس والعين بالنيــروح والانف بالانف والاذن بالاذن والسن بالسن والجــروح قصاص " -

ولعظمة الحكمة من القصاص قال الله تعالىسى فيه :" ولكم فى القصاص حياة" ، اذ بقدر مسلم تحترم النفس الانسانية ويتم صيانتها من الاعتداء عليها بتقرير المساواة بين البشر كافة، تكسون استمرارية الحياة ، واستقرار المجتمع ، وطمأنينة الافراد ،

تلك هي بعض المبادي التي دعي اليهسسسا الاسلام في المساواة ، وفي العمليها تتم التنميسة الاجتماعية ، وهي احد فروع التنمية العديدة التي ذهب اليها الاسلام بالدعوة الى التعلم، والمشورة ، وهكذا كان الدين يسر والخلافة بيعة والامر شسوري والحقوق قضاء .

واذا كانت التنمية الادارية من المسميسات الحديثة في السنظم المعاصرة - فقد عرف الاسسلام احكامها ايضا ، وتضمنت الشريعة مبادئها العامسة وذلك في الدعوة لتلقي العلم وتلقينه ، وحفسر الهمم للعمل الصالح ، وهي مبادئ الانواع اخسري من التنمية مثل التنمية الثقافية او الفكريسة، وكذلك التنمية الاقتصادية ، اذ ان جميع انسواع التنمية القول - تترابط عناصرها ، وتكتمل اجزاؤها في كل واحد لايتجزا يعود بالنفسع على الافراد، ويحقق للمجتمع التقدم والاستقرار.

وتأسيسا على ما تقدم فقد نجع الاسلام فسسى تحقيق جميع انواع التنمية • سواء كانت ثقافية او اقتصادية او سياسية او اجتماعية ، وذلك لأنه كان يجمع بين الدعوة والعمل ، اى بين احكسسام الدين الاسلامي والقدوة الطيبة بالعمل المالح مسن المسلمين الاوائل حفاصة الاعلام منهم حمما يساعد على اقتناع الناس بهذا الدين ووطن في نفوسها الحماس للعمل باحكامه ، حتى انهم كانوايتحملون الوانا شتى من العذاب في سبيل التمسك به ورفعة شانه ، وقد مدق قوله تعالى : " لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة ، ويفيف الى ذلك حديست رسول الله على الله عليه وسلم : " امحابيكالنجوم بايهم اقتديتم اهتديتم "(۱۹»).

#### المبحت الشاني

-

# العدالة في الاستسلام

تعتبر العدالة من القواعد الهامة التى يقوم عليها المجتمع الانسانى ، وهى فى الحقيقة ليست مبدأ فى ذاتسه فحسب ، بل انها تتضمن وصفا جامعا لعدة مبادى تتمشسل فى مساواة الافراد فى الحقوق والواجبات ، وتكافؤ الفسرص والتكافل الاجتماعى بينهم وكذلك تحقيق العدل ،

وقد تناولنا مبدأى المساواة وتكافؤ الفرص فــــــق المبحث السابق ، باعتبارهما من وسائل الاسلام لتحقيــــق التنمية ، اما العدل والتكافل الاجتماعى، فانه نطـــرا لأهميتهما فى هذه الدراسة فقد افرد لكل منهما مبحثــــا مستقلا ،

والعدل اساس الملك ، وهو يعتبر في الاسلام دعامسة قوية من دعامات الحكم ، يسري على الناس جميعا مهمسسا اختلفت اجناسهم وديانتهم ، فهو العدل الذي لايتأثسسر بالقرابة او الجاه او السلطان ، فهو عدل مطلق من حيست العموم والشمول ،

ولذلك فقد امر الله به ، ونهى عن نقضيسه ( اى الطلم والبغى ) فى كثير من آيات القسرآن كما امر به ايضا الرسول الكريم صلى الله عليسه وسلم وبينته السنة العلية ، وسيرته طسسوال حياته ، وكذلك افعال الصحابة والتابعين رضسوان الله عليهم •

فيقول الله تعالى في محكم كتابه:" ان الله يأمر بالعدل والاحسان وايتا أنى القربي وينهسسي عن الفحشا والمنكر والبغى ، يعظكم لعلكسسم تذكسرون " ( سورة النحل للية ٩٠ ) = وكذلسك " ولا يجرمنكم شنآن قول على الاتعدلوا ، اعدلسوا هو اقرب للتقوى ، واتقوا الله ان الله فبيسسر بما تعملون " ( سورة المائدة للايسسة ٨ )، ففي الاية الاولى يأمر الله تعالى بالعدل بهفسسة ففي الاية الاولى يأمر الله تعالى بالعدل بهفسسة عامة ، اما في الاية الثانية فانه يومي سبحانسه بأنه لايجب ان تذهب العداوة والبغضاء عن الحكسم بالعدل حتى ولو مع الخصوم والاعداء ، ذلسسسك

ولم يكن العدل مجرد مبدأ ينادى به الرساول الكريم ما على الله عليه وسلم ما فحسب بل طبقساه

أيضًا على نفسه ، ذلك انه كان طوات الله علي السه وسلامه يسوى صغوف المسلمين (استعدادا لآحد المعارك) وفي يده عما ، آلمت صدر شغصكان واقفا في الصحف ولما عرف النبي الكريم على الله عليه وسلم وسلما ذلك طلب من ذلك الشغص العفو او ان يقتص مناه ولكن الرجل اصر على القصاص من رسول الله على الله عليه وسلم ولم يغضب لذلك الرسول الامين على الله عليه وسلم بل كشف له عن صورته ليقتص منه الرجال، عليه وسلم بل كشف له عن صورته ليقتص منه الرجال، وعند على الله عليه وسلم الرجال وقبل بطن الرسول على الله علي الله عليه

وقد اتبع الخلفاء الراشدون والصحابة رضيدوان الله عليهم ، ذلك النهى الكريم بالعدل بين النيساس فذلك هو عمرو بن العاص والى مصريسال الخليفيية عمر بن الخطاب قائلا : ياأمير المؤمنين ، أرأيييت ان انهب اميرا رجلا من رعيته اتقصمنه ؟ فقال عمير ومالى لا اقصه منه وقد رأيت رسول الله على اللييية وسلم يقص من نفسه .(۱)

<sup>(</sup>۱) د، محمد عمارة ، العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب ، ( مرجع سبق ذكره ) ص ۱۸۷ ،

فدعا عمرو ابنه فقال : أأحدثت حدثا ، اجنيست جناية ؟ فقال : لا ، قال : فما بال عمر يكتب فيسسك، ثمقدما على عمر ،

قال انس: والله انا عند عمر، فاذا نحسسن بعمرو قد اقبل في ازار وردا؟ ، فجعل عمر يلتفست هل يرى ابنه ، فقال: ايسسن الممرى ؟ فقال: ها انا ذا قال: دونك هذه "الدرة " فافرب ابن الاكرمين ، اغرب ابن الاكرمين .

قال: ففربه حتى انخنه ، ثم قال (اى عمدر) اجلها على ملعة عمرو ، فوالله مافربك الا بفضل سلطانه ، فغال: يا أمير المؤمنين ، قد غربيت من فربني ، قال: اما والله لو غربته ماحلنسا بينك وبينه حتى تكون انت الذى تدعه ،

ثم اضاف عمر بن الخطاب قائلا : ایا عمصرو، متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم امهاتهصصصم احرارا، ثم التفت الى المصرى فقال : انصصرف راشدا ، فان رابك ریب فاكتب الى ، (۱)

ذلك هو العدل في الاسلام كما طبقه عمصصر بن الخطاب دون تفرقة بين معلوك وامير ولا بيسن شريف ووضيع ، فالكل امام الشريعة سوا ولايخشي في الحق لومة لائم، وهذا تطبيق لخطبته عنصصد توليه الخلافة اذ قبال: " أيها النصصصان انه والله مافيكم احد اقوى عندى من الفنيصف حتى آخذ الحق له ، ولا افعف عندى من القوى حتى اخذ الحق منه ،

### وسائل تحقيق العدل في الاسلام :

تضمنت احكام الشريعة عدة وسائل لتحقيق العسدل بين الناس اهمها تتنظيم القضاء للفصل في المنارعسات

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى ، سيرة عمر بن الخطاب - ص ٨٦-٨٧٠

واتباع نظامى النظر فى المظالم والحسبة باعتبارهما نوعا مميزا من القضاء ونتناول شرح تلك الوسائــــل الثلاث فيما يلى :

# أولا: تنظيم القضياء:

لما كان التشريع في الاسلام لله تعالى، فقد تعدى الرسول الكريم للقضاء بيـــــن الناس في خعوماتهم ، كما بعث والا لـــــه في الامعار يقفون بين الناس ايضا ورســـم لهم امثل السبل للتعدى لهذه المهمــــة الجليلة ، فحين بعث النبي على اللــــه عليه وسلم معاذ بن جبل الى اليمن سألـــه النبي ؛ بم تحكم ؟ اجاب معاذ بكتاب الله ، قال ؛ فان لم تجد؟ قال فبسنة رسول اللـه، قال ؛ فان لم تجد؟ قال فبسنة رسول اللـه، آلو ، واقره النبي على ذلك ، وقال: الحمد الله الله الذي وفق رسول الله لما يحبه اللــه

وقد بدأ نظام القضاء في الاسلام يتطبور منذ خلافة عمر بن الخطاب ،نتيجة الاتسساع البهائل الذي حدث في الدولة الاسلامية،وصاحب

هذا التطور الحاحة الى وفع قواعد يسترشدد بها العاملون في هذا النظام لتحقيه و العدالة ، واتخذت هذه القواعد صهورة مبادئ بعث بها الخليفة عمر بن الخطهاب الى الولاة الذين كانوا في الايام الاوله من خلافته يجمعون بين شئون الحكم والقفاء ، جريا على ما كان عليه العمل زمن الرسول الكريم وصارت تلك المبادئ تكون ما يمكسن ان يسمى باسم " دستورالقفاء" في الاسلام "

وجاعت تلك المبادئ في الرسالة التالية التي التي بعث بها الخليفة عمر بن الخطــــاب الي ابي موسى الاشعرى ، واليه على البصـرة وقد جاء فيها:

" اما بعد، فان القضاء فريضة محكمــة، وسنة متبعة ، فأفهم اذا أدلى اليك، وانفسذ اذا تبين لك ، فانه لاينفع حق لا نفاذ له".

<sup>&</sup>quot; آسى بين الناس فى محلمك ووجهسسك ، حتى لايطمع شريف فى حيفسك ولا ييأس فعيسسف من عدلك "،

" البيئة على من ادعى واليمين على من انكر ، والعلم جائز بين المسلمي الا ملحا احل حراما او حرم حلالا •

ولا يمنعك قضاء قفيته بالامس، فراجعست فيه نفسك، وهديت لرشدك ان ترجع السسسي الحق فان الحق قديم لا يبطله شيء، ومراجعسة الحق خير من التمادي في الباطل،

واجعل لمن ادعى حقبا غائبا او بينسسه امرا ينتهى اليه ، فان احضر بينتسسسسه اخذت له بحقه والا استحللت عليه القضساء ، فان ذلك انفى للشك ، واجلى للعمى، وأبلسغ في العذر ،

والمسلمون عدول في الشهادة بعضهم على

شهادة زور او ظنينا في ولاء او سرايد...ة، فان الله قد تولى منكم السرائر ودرأ عنكم الشبهات ،

واياك والقلق والفجر والتأذى بالنس، والتنكر للخصوم في مواطن الحق ، التسلي يوجب الله بها الاجر ويحسن الذخرا فان من يخلص بنيته فيما بينه وبين الله تبسسارك وتعالى ولو على نفسه، يكفيه الله ما بينه وبين الناس نيما يعلم وبين الناس فيما يعلم الله خلافة منه شأنه الله الاها وهتك ستسره، وابدى فعله الما فنك بثواب عند اللسله عز وجل في عاجل رزقه ، وخزائن رحمت حسه والسلام "(۱)"

وزاد الخليفة عمر بن الخلاب هــــده
المبادئ ايضاحا فن رسائل اخرى بعث بهـا
الى ولاة آخرين ، ومن ذلك ما بعث به الـــ
عبيدة بن الجراح حاكم الشام : اما بعــد،
فانى كتبت اليك فى القضاء ، ولم ألـــك
ونفسى فيه خيرا ، الزم خمس خصال يسلـــم

<sup>(</sup>۱) الاحكام السلطانية للمارودى ص ۱۷ مطبعة مصطفى البابى الحلبي ـ الطبعة الثالثة ـ سنة ۱۹۷۳٠

اذا حضر الخصمان فعليك بالبينسسسات العدول ، والايمان القاطعة ، ثم ادن الفعيف حتى ينبسط لسانه ويجترى قلبه ، وتعاهسسد الغريب ، فانه اذا طال حبسه ترك حاجتسسه وانعرف الى اهله ، وانما يضيع حقه من لسم يرفق به ، وآس بينهم في لحظك وطرفسسسك واحرض على العلح مالم يتبين لك القضساء والسلام .

وبعث الخليفة عمر بن الخطاب الى والى الخرعلى الاهواز بمبدأ هام وهو فسلمرورة تيسير سبل العدالة للناس، فقال للله " بلغنى انك نزلت منزلا كرودا لا تروتى فيه الا على شقة فأسهل ولا تشق على مسلمرك ولا معاهد ، وقم فى امرك على رجل تسلمرك الاخرة ، تعلى لك الدنيا ولاتدركنك فتسرة ولاعجلة فتسدر دنياك ، وتذهب آخرتك"(١).

ويتضح بذلك ان بستور القضاء قد تضمـــن المبادى الهامة التالية ب

<sup>(</sup>۱) الطبرى ـ تاريخ الرسل والملوك ـ ج ۲ ، ص ۲۵۸۰

- (١) تحقيق المعماواة سين المغراب عدد الفصل في الفعومات .
- (٢) الاستناد الى البيئة لنعم النعب ساوى، واليمبن عند الانكار =
- (٣) الاجتهاد في استخراج الإحكام من أدلنها
   الشرعية =
- (٤) تيسير سبل التقاضى امام الناس جميها ، وعدم الزامهم بمساريف او تحمل أبــــة نفقات جائرة •
- كما ،جمل الفقهاء<sup>(١)</sup> اختصاصات القاضى في عشر واجبات هي :
- (۱) الغصل في المنازعات وقطع التشاجـــــر
   والخمومات •
- (٢) استيفاء الحقوق ممن مطسئ بهـــــا وايصالها الى مستحقيها بعد ثبــــوت استحقاقها من احد وجهين : اقــــرار اوبينة .

<sup>(</sup>۱) الاحكام السلطانية للمارودى ، ص ٧٠ مرجع سبق ذكره) •

- (٣) شبوت الولاية على من كان ممنوع التصرف بجنون او مغر ، والحجر على من يــــرى الحجر عليه لسفه ٠
- (٤) النظر في الاوقاف بحفظ امولها وتنميسة فروعها والقبيض عليها وصرفها فيستسبي سبيلها ،
- (٦) تزویج الایامی بالاکفاء اذا عد مسسسن الاولیاء ودعین الی النکاح ۰
- (γ) اقامة الحدود على مستحقيها، مع مراعاة
   انها تدرأ بالشبهات ٠
  - (٨) النظر في مصالح عملة من الكف عــــــن
     التعدى في الطرقات والافنية .
- (٩) تعقم الشعود والامناء واختيبارالنائبيسين عنه من خلفائه .

(١٠) التسوية في الحكم بين القوى والفعيسف والعدل في القضاء بين الشريسيسف والوفيع -

وكان الخليفة يختار القافى فى الولاية بنفسه او يعهد الى الوالى باختياره، على ان يأخذ موافقة الخليفة فى دلك، وكانست مهمة الاختيار شاقة لما لتلك الوظيفة مسن شروط معبة ومسئوليات جسام حتى ان الكثيسر من المرشحين لها كانوا يعزفون عنها ففسى عهد عمر بن الخطاب بعث الى واليه علىسسى مصر وهو عمروبن العاصى بأن يعهدبالقسفا الى كعب بن يسار العبسى، ولكن هذا الرجل ابى ذلك لانه كان قد تولى مهمة القفسساء فى الجاهلية، واخذ على نفسه عهدا ألايعسود الى منصب القضاء مرة اخرى .

وقد اجمل الفقها الشروط الواجـــب المحتبارها في القاضي في انه يجب ان يكــون . بالغا عاقلا مسلما ، ذكرا اشتهر بالعــــدل والحكمة ،وان يكون مستوفيا لشرائــــط الاجتهاد من العلم بالاحكام الشرعية والقدرة على استعمال الادلة في استنباط الاحكـــسام العملية .

وكل تلك الشروط كانت لتوقى خطأالقاضى في احكامه وقد ورد في ذلك حديث رسول الله عليه وسلم " قاضيان في النسار " وقافي في الجنة" (٢٠٠٠ كما يروى عسسسن قتادة سمعت ابا العالية يذكر عن علسسى وقد ادركه ، قال : القضاء ثلاثة ، واحد فسي الجنة ، واثنان في النار : فاما الذي فسي الجنة فرجل اجتهد فاصاب الحق فهو في النسسار، الجنة ، ورجل جار متعمدا فهو في النسسار، ورجل اجتهد رأيه فأخطأ فهو في النسسار، فقلت لابن العالية : ماذنب هذا وقد اجتهد؟

وكان اول قاض بمصر عينه الخليف المعرب عمر بن الخطاب هو قيس بن ابى العاصلي، ثم بعث الى والى مصر - وهو عمرو بن العاص بان يحيط هذا القاض بكر مظاهل احتراما لهذا والتكريم ، والاعلاء من شأنه احتراما لهذا المنصب البطيل -

وكانت الثقة في القضاء لا تمنع الخلفاء من مراقبة سلوكهم ، وعزل من تسوصيرتــه ، فقد عزل الخليفة هشام بن عبد الملك القاض ميمون الحضرمى عن منصبه فى قضية عجــــر فيها عن انصاف يتيم ، وتعليمه حقوقــــه بعد بلوغه ، وصار القضاة حريمون علـــــى الابتعاد عن كل ما يثير حولهم الريــــب والشكوك .

واستطاع القضاء بغضل نزاهة القائميين عليه وانتظام شئون الدولة واستقـــــرار احوالها وظلت مبادئ الاسلام تعصمها مـــن الشطط والانحراف ، كما ان رقابة الخلفياء تقوم منها ماقد يشذ او يبعد عن جــــارة المواب ، وغدا القضاء في الدولة عنوانـا على قوة نظامها باقرار العدل بين اهلها .

### شانيا: النظر في المظالميم :

عرف النظام القضائي في الاسلام بعسسف اختصاصات فرضتها الحاجة الى توافر العدالة وبخاصة في النواحي التي قد لايستطيسسسع القاضي البت فيها ، او تتطلب سلطسسسسات اوسع من سلطات القاضي ،

ومن تلك الاختصاصات ظهور ولاية المظالم، وذلك لحسم المنازعات التى يعجز عن نظرها التضاء، وتتطلب بسط سلطان القانون على كبار الولاة ورجال الدولة ، وكان المتولى قمر المظالم يسمى " ناظرا " ولا يسمى قاضيا وان كانت له بعض سلطات القضاء واجراءاته في كثير من الاحوال ، ولكن عمله ليلسسس قاضياخالها ، بل هو قضائي وتنفيذي ، فقد يعالج الامور الواجبة بالتنفيذ او بالهلسسح او بالعمل الخيرى بان يرد لهاحب الحق حقده فهو قضاء احيانا وتنفيذ او بالعالما اخرى،

وقد اجمل الفقها مروط تولى هذاالمنصب الخطير في : ان بكون جليل القدر نافسسد الامر مظيم الهيئة ، ظاهر العفة ، قليسل الطمع ، كثير الورع لانه يحتاج في نظسسره الى سطوة الحمة وتثبست القضاء فيحتسساج الى الجمع بين صفات الطريقين ، وان يكسون بجلالة قدره نافذ الامر في الجهتين، (1)

<sup>(</sup>۱) المارودي - الاحكام السلطانية - ص ٧٣ -

واستمسسدت هذه الوظيفة اختصاصاتها بمسسا فيسسسها من قوة وهيبة منذ ايام النبى طلسسس الله عليه وسلم اذ كان الرسول الكريم يتعسدى للمظالم ، ويرفع اذاها عن المنكوبين ويسسروى عنه على الله عليه وسلم انه قال : " ابلغونسى حاجة من لا يستطيع ابلاغها ، من ابلغ ذا سلطسان حاجة من لا يستطيع ابلاغها ثبت الله قدمه علسسى العراط يوم عزل الاقدام "(۲۱\*)، وقد عالسسسي الرسول الكريم بنفسه بعض هذه المظالم التسسى

وسار الخلفاء الراشدون على نهج الرسسول الكريم فى ذلك السبيل ، وكان الخليفة علسسى بن ابى طالب اول من جلس بانتظام للنظر فسسسى المظالم:

# ثالثا: الحسبسسة:

ارتبطت وظيفة الحسبة باعتبارها اختصاصحا من اختصاص القضا " بالخليفة عمر بن الخصصطاب وعرف الفقها \* هذه الوظيفة بأنها " امصصر بالمعروف اذا ظهر تركه ، ونهى عن المنكصصر اذا ظهر فعله " - وطبق الخليفة عمر بن الخطاب مهام هــــن الوظيفة بنفسه لانها فرض كفاية على جميـــع المسلمين اذا قام بها البعض سقط عن الباقيــن واذا لم يقم بها أحد أثم الجميع .

وكان عمر بن الخطاب يتجول بين المسلميسن ليلا ونهارا ، ويوجههم الى الالتزام باحكسسام الدين الحنيف ، وجمع مقتفياته المتعلقسسة بأمور الدين والدنيا، وتعددت النماذج التسسى قام بها الخليفة عمر في تلك السبيل ، حيست فرب حمالا لأنه حمل دابته اكثر مما تطيسسق ، كما ادب رجلا اختلى بامرأة على قارعة الطريق ، وغيرها من الامثلة التي يتضمنها الامسسسر بالمعروف والنهى عن المنكر ،

وبدأت تتعدد اختصاصات المحتسب باتسساع شئون الدولة الاسلامية ، واخذ الفقها ويفعسون القواعد المنظمة لهذه الوظيفة وشروط ولايتهسا فأوضحوا ان المحتسب يتولى الفصل فللمنازعات الظاهرة ، والتي لاتحتاج الى ادلسة وهو عمل اشبه بالقضاء ، ولكنه يتولى فللسلين نفس الوقت تأديب من يجاهر او يخرج عللسليل السنن الدالوفة للناس ، وهو عمل اشبه بنظلل

i in

المظالم هذا ففلا عن ان المحتسب مستول عسسسى النظام العام في الطرقات والاسواق ، وهسسسى مهمة اشبه بعمل الشرطة في نظامنا المعاصر،

ويجمل ابن خلدون وظائف المحتسب في انه :
يبحث عن المنكرات ، ويعذر ويؤدب على قدرهـا
ويحمل الناس على المصالح العامة في المدينـة
مثل المنع من المضايقات في الطرقات ومنـــع
الحمالين واهل السفن من الاكثار في الحمــل ،
والحكم على اهل المباني المتدانية فقفـــوا
بهدمها ، وازالة ما يتوقع من ضررها علـــي
السابلة والفرب على ايدي المعلمين في المكاتب
وغيرها في الابلاغ عن ضربهم للصبيان المتعلمين،
ولا يتوقف حكمه على تنازع او استعداد، بل لــه
النظر والحكم فيما يعل الي علمه من ذلــــك

ذلك هو القضاء في الاسلام بأجهزته المختلفة، وقد تعاونت جميعا فيما بينها في اقرار العسدل بين الناس، مما كان له اثر في رهبة المجتبريء على حدود الله بتوقيع العقوبة عليه جسسسزاء

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة في الحسبة والسكة -

وفاقا لفعله ، وعظة واعتبارا لغيره ورفــــع الظلم عن المظلومين ، فساد العدل بين الجميع كما انعرف الناس في معايشتهم امنين وعلـــــى نفوسهم مطمئنين ، مما دفع بتلك الحفـــارة الاسلامية الى الازدهار والتقدم -

المبحث الثالث

التكافل الاجتماعي في الاستسلام

لما كان الانسان قد خلق اجتماعيا بطبيعت الما كان انه بحكم تكوينه النفسى لا يقدر الا على العياش في جماعات يكمل فيها حاجة اخيه الانسان الني قلسلا تنقمه ، فالناس في مجتمعهم الذي يعيشون فيه يحتاج بعضهم الى بعض في كل شئون الحياة وهم فر، مجموعه يولفون قوة متماسكة لاتبدو في تمامها واكتمالها الا بقوة كل فرد من افرادها وبعادته ، وبمقدار ملاتوفر هذه القوة للافراد يعتبر المجتدع قويا، وبمقدار من تتوفر السعادة لكل فرد فيه يعتبر المجتمع قويا، وبمقدار من عندول المجتمع قويا، وبمقدار

واذا كانت المجتمعات الحديثة تنادى الآن بفرورة التكافل الاجتماعى لتحقيق استقرار ورفاهية افرادهـا فقد وضع الاسلام منذ اربعة عشر قرنا اسس هذا التكافـل الاجتماعى وبين تطبيقاته في جميع نواحى الحياة ،

## مبدأ التكافل الاجتماعي في الاسلام:

يتجلى اعلان الاسلام لمبدأ التكافل الاجتماعي فـى نموم كثيرة من القرآن والسنة منها على سبيل المثال:

■ قوله تعالى : " انما المؤمنون اخوة" ( سسورة الحجرات ـ الاية ١٠ ) .

ان اعلان(الآخاء) بين افراد هجتمع مسسسا يوجب التكافل بينهم ، لا فى الطعام والشسسراب وحاجيات الجسم فحسب ، بل فى كل حاجة مسسسن حاجيات الحياة ،

ان تقرير (الافاء) بين اثنين هو تقريــــر للتكافل والتفامن بينهما في المشاعر والاحاسيس وفي المطالب والحاجيات وفي المنازل والكرامات، وفي المشاركة الوجدانية ايضا .

قوله تعالى: " وتعاونوا على البر والتقـــوى
ولا تعاونوا على الاثم والعدوان " ( ســـورة
المائدة ــ الاية ٢) والتعاون هو التكافـــل
والتفامن في تحقيق امر ما ، ولقد ورد معنـــي
كلا من البر والتقوى في عدة موافع من القـــرآن
على التفصيل الاتى :

# أولا : ما هو البـــر؟

للبر عدة معانى فى القرآن التربيسيم يتألف من مجموعها مفهوم عام ووائح لــــه

- جاء البرقى القرآن بمعنى حس المعنطه وطيب العشرة ومكارم الأثلاق ، والبيسد عن اعمال الطفيان والشفارة -
- \_ وفیه ورد قوله تعالی . " وبرابواندسی ولم یجعلنی جبارا شقیا" ( سمسمسورة مریم \_ الایة ۳۲ ) •
- جائبمعنى الانفاق والبذل في سبل الله،
   وهو كل طريق للحق والخير والنفع،

وفيه ورد قوله تعالى " لن تنسسالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون "( سسورة ال عمران ـ الاية ٩٢ ) •

\_ وجاء بمعنى العبادة من صلاة وزكاة -

وفيه ورد قوله تعالى بعد امر بنسي اسرائيل باقامة الملاة وايتاء الزكاة ،

" اتأمرون الناس بالبر وتنسون انفسكــم وانتم تتلون الكتاب افلا تعسقــــلون" ( سورة البقرة ـ الاية ٤٤ )٠

- وجاء بمعنى مجموعة من الفضائل النفسيـة والخلقية •

#### ثانيا: ما هي التقسسوي :

لها عدة معانى ايضا يتألف من مجموعها مفهوم التقوى : تعنى مجموعة من الفضائل «نثمتنا يسسسة والخلقية .

مثل قوله تعالى: " الم ، : ال الكساد، لا ريب نيه هدى للمتقين الدرب بر مساسون بالفيب ويقيمون العلاة ومما رزتناه ساسم ينعقون " ( سورة البقرة سالاية ا ـ / ) ،

- تعنى تعظيم احكام الله والرائعه ٠

مثل قوله تعالى : " وني يعظم شعائسي الله فانها من تقوى القاوب" ( سيسورة الحج ما الاية ٣٢ ) •

- كما جائت ايذا بعني العفر والتسامح:

كما نى قوله تعالى " وان تعفى المادية وان تعفى المادية والمادية وا

م وكذلك وردت بمعنى العدل ومجانبة الظلم:

كما في قوله تعالى : " اعدلوا هسسو اقرب للتقوى " ( سورة المائدة سالاية ) -

... كما جاءت بمعنى ما يقابل الاثم والفجور:

مثل قوله تعالى : " فألهمها فجورهــا وتقواها" ( سورة الشمس ـ الاية ٨ ) •

\_ وأيضا جائت بمعنى الصدق والحق:

وذلك في قوله تعالى : " والذي جــاء بالمدق ومدق به اولئك هم المتقون( ســـورة الزمر ـ الاية ٣٣ ) -

- كما جاءت بمعنى القيام بشئون المحروميسن والمحتاجين ، وايتائهم حقوقهم التسسسى شرعها الله في دينه -

وذلك في قوله تعالى : " ان المتقيسن في جنات وعيون ، آخذين ما أتاهم ريهسسم انهم كانوا قبل ذلك محسنين ، كانسسوا قليلا من الليل ما يهجعون وبالاسحسار هسم يستغفرون ، وفي اموالسهم حق معلوم للسائل والمحروم " ( سورة الزاريات ـ الاية ١٥ ـ ١٩) •

,

" المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفه سم مثل الجسد اذا أشتكي منه عفو تداعي لسسه سائر الجسد بالسهر والحمي « (٢٢ \*).

" المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضـــه بعضا " (۲۳\*).

" لا يؤمن احدكم حتى يحب لأخيه ما يحــب لنفسه "(٢٤)"

# وسائل تحقيق التكافل الاجتماعي في الاسلام:

حرص الاسلام على تحقيق المساواة بين الناس فيسى كافة شفون حياتهم الاقتصادية والاجتماعية والدينية والدينية وكذلك على تحقيق تكافو الفرس بينهم في هستسهدة الشون مما استبع معه بالفرورة تقليل الفروق بيسن الطبقات وقد قطعت الشريعة الاسلامية في تقرير تلسك

المساواة شوطا بعيدا وشأنا رفيعا لم تمل السي مثله او حتى الى ما يقرب منه ارقى النظللسم الوفعية المعاصرة ذلك لان الدين الاسلامي نظللام متكامل وفع من لدن حكيم خبير فجاء جامعلل المكافة الاحكام مانسها من دخول ما يشويه اليه.

### أولا: ما اتخذه الاسلام حيال طرق الكسب:

حرم الاسلام جميع الطرق التى تودى عــــادة الى تفخم رؤوس الاموال كابتزاز الناس او غشهــم او التحكم فى ضروريات حياتهم او استغـــلال حاجتهم .

ومثال ذلك تحريم الاسلام للربا وجعلها مسسسن اكبر الكبائر، وتوعد مرتكبيها بحرب من اللسسه ورسوله .

فيقول تعالى: " الذين يأكلون الربــــــا لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان مــن المس ، ذلك بأنهم قالوا انما البيع مثل الربا ، واحل الله البيع وحرم الربا ، فمن جـــــا له موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وامره الى الله ومن هاد فاولئك اصحاب النار هم فيها خالـــدون

يمحق الله الربا ويرسى الصدقات ٠٠٠(الايـــات ٢٧٥ - ٢٧٩ - سورة البقرة )

كما حرم الاسلام جهيع المعاملات لتى ته نيوى على غش او رشوة او اكل اموال النياس المهالية على غش او رشوة او اكل اموال النياس المهالية ولا يتكلوه امه الديم بينكم بالباطل وتدلوا بها الى الانكام لتآلا عوا فريقا من اموال النياس بالاثم واستم تعلد حسون" ( سورة البقرة - الاية ١٨٨) - ركذلك حديد حسد رسول الله على الله عليه وسلم " من غسب مسشر امتى فليس منا " .

وقد حرم الاسلام ايضا احتكار فرهريا النساس للتحكم في اسعارها ، وبي هذا يقول عليه المسلاة والسلام : " من احتكر طماما ،ربيين يوما فقسد بري من الله ، وبري الله مند "(٢٥٠).

كذلك حرم الاسلام استغلال النفوذ والسلطىسان للمعول على المال ، واجاز معادرة الاموال التى تأتى عن هذا الطريق واستيلاء بيت المال عليهسا لانفاقها في المصالح العامة للمسلمين وعلىسلى ذوى الحاجات منهم ، وقد سن هذا المعدأ الجليل رسول الله على الله عليه وسلم ، وذلك حيسسسن

قد استعمله على جباية اموال الصدقة) فقسسم الرجل ما معه الى قسمين ، وقال للنب هذا لكم وهذا اهدى الى " فظهر الغضب في وجــه النبى صلى الله عليه وسلم وقنام وخطب النسساس فحمد الله واثنى عليه ، ثم قال : اما بعسسد فائي استعمل رجالا منكم على امور مما ولانسسى الله ، فهلا جلس في بيت ابيه او بيت امـــــه فينظر ايهدى اليه ام لا ، والذي نفس محمسد بيده لا يأخذ احد منه شيئا الا جاء به يسسسوم القيامة يحمله على رقبته ان كان بعيرا لــــه رغاء او بقرة لها خوار او شاة تبعر" ، فتــرك ابن الليتية ما اهدىاليه ولم يمسه، (١) وطبسق هذا المبدأ في نطاق واسع بعد رسول الله صلحي الله عليه وسلم عمر بن الخطاب في ايـــــام خلافته ، فكان يصادر ما كان يكسبه الولاة مــن اعمال لا يجوز لهم الاشتغال بهاكالتجارة ومسسا اليها وما كان يأتيهم من هدايا أو امـــوال نتيجة لاستغلال نفوذهم وجاههم أأ

شانيا : وفع الاسلام للميراث نظاما حكيما يكفل توزيــع الثروات بين الناس توزيعا عادلا ، ويحـــول

<sup>(</sup>۱) محمد الخفر حسين ، الحرية في الاسلام ، دار الاعتصام طبعة سنة ۱۹۸۲ ، ص ۷۲ =

دون تضغمها وتجمعها في ايدى قليلة وذلك بتقسيم التركة على عدد كبير من اقرباء المتوفسيسي فتتوسع بذلك دائرة الانتفاع بها من جهة ويحسول من جهة اخرى دون تجميع ثروات كبيرة في يد فئسة محدودة من الناس •

كما حظر الاسلام كل تصرف يؤدى الى الاخسسلال بقواعد الميراث، ومماجل ذلك نهى الاسلام ان يوصى الممالك لاحد ورثته بما يعطيه اكثر من حقه الشرعسى بعد وفياته وفي هذا يقول رسول الله صلى اللسسه عليه وسلم " لا وصية لوارث "(٢٦٣)، كما حظسسر عليه ايضا ان يوصى لغير ورثته الا في حسسدود التثلث من تركته .

ثالثا: فرض الاسلام على مختلف انواع الثروة ودخولالافسراد تكاليف يجب تأديتها الى طوائف معينة من النساس بما يسمح بتحقيق التكافل الاجتماعي بيسسسن جميع افراد المجتمع او دفعها الى بيت المسلل لتقيم بها الامة مشاريعها ، وتلك التكاليسسف المالية هي:

#### (١) الزكسساة :

وهى حق واجب فرضا فى مال خسساس لطائفة مخموصة فى وقت مخموص وهسسسسا احد اركان الاسلام الخمسة ، وقد فرضست فى البنة الشانية من الهجرة وقد قرنها سبحانه وتعالى بالعلاة فى القرآن الكريم فى اشنين وشمانين موفعا ، وهذا دليسل على كمال الاتعال بينهما ، ودلالة ذلسك قوله تعالى ؛ واقيموا العلاة وأسسسوا الزكاة " وكذلك " فان شابوا واقامسوا الملاة وأتوا الزكاة فظوا سبيلهم".

فالاسلام يكره للمسلمين الفقروالحاجة ويحتم ان ينال كل فرد كفايته من جهده الخاص حتى يستطيع كفاية حاجاتـــــــه الفرورية ، ومن مال الجماعة حين يعجبن لسبب من الاسباب وذلك كله يضمن الا تكبون هناك فوارق للطبقات في الامة بحيث تعيش جماعة في مستوى الترف ، وتعيش جماعه اخرى في مستوى الشظف بل تتجاوزه الــــى الحرمان والجوع والعرى ، وفي ذلك يقسول

رسول الله على الله عليه وسلم " ايمسا اهل عرضة اسح فيهم امرؤ جائعا فقسد برئت منهم ذمة الله "(١٢٣) والركسساة تعود المسلم الشفقة والرحمة بالفقسرا والمساكين وتغرس الجود والمروءة فسس النفوس وتنقيها من رذائل البخل والشح كما انها تجنبالمحتاجين والفقسسرا الانحراف عن الطريق السوى حيث السرقسة والغصب او الذل وبيع الشرف والكرامسة وكلها منحدرات يتجافى الاسلام بالجماعسة عنها كما انها تحارب الاكتناز وتشجسع على الاستثمار وزيادة الاموال وتحسيض

والزكاة واجبة على المسلم في كافسة الاموال التي يعتلكها وسواع كانسست نقدية او عينية متى زادت عن النسساب المقرر شرعا وان يحول عليها سنسسة قمرية وعدائت ذمة المسلم المكلف خاليسة من الديون وان يكون المال زائسسدا

#### عن حاجته الاصلية ،

والزكاة يختلف مقدارها بحسب الوعسساء المأخوذ منه ، فهي في النقود غيرها فــــــي الزروع، غيرها في التجارة والمشاعسسسة او الزروع والمحاميل ٥٠٠٠وذلك على تفصيـــل بفيق المجال عن التعريف به • وقد حــــدد القرآن الكريم مصارف الزكاة • وذلك بقولسه تعالى: " انما المدقات للفقراء والمساكيسين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفسسسس الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابسسسن السبيل فريضة من الله ، والله عليم حكيمه" ( سورة التوبة - الاية ٦٠ ) وبهذا التحديد تقلمست اطماع المنافقين في الحصول علمسي شيء من اموال الزكاة وعندها قال الرسيسول طى الله عليه وسلم ان الله تعالى لم يسرن فى قسمة الاموال - بملك مقرب ولا نبى مرســل حتى تولى قسمتها بنفسه "٠

## (٢) الفسسى" :

وهو كل مال وصل من غيرالمسلمين عفـــوا من غير قتال الى المسلمين .

والاصل فيها ما ورد بقوله تصالى: "ومسسا افاء الله على رسوله منهم فما اوجفت عليه من خيل ولا ركاب ولكن الله يسلط رسلسه على من يشاء والله على كل شيء قديـــــر ما أضاء الله على رسوله من اهل القرى فللسه وللرسول ولذى القربى واليشامي والمساكيسسن وابن السبيل كي لايكون دولة بين الاغنيسساء منكم وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكسسم عنه فانتهوا واتقوا الله ان الله شديـــــد العقاب " ( سورة الحشر ـ الاية ٢ ، ٧ ) وقد ذهب جمهور الفقهاء الى ان في الفيء حقــــا لكل المسلمين ويبدأ بالاهم فالأهم مسسسن المصالح العامة التي بها حفظ المعلمي فيبدأ بجند المسلمين الذين يذودون عنهم شم بالاهم فالاهم من عمارة الثغور وكفاية اهلهسا وما يحتاج اليه ممن يدافع عن المعلميسسن من غير اهل الثغور من السلاح والكــــراع ( الخيل) ثم صيانة الجسور وكري الانهسسار (اى حفرها) وتنظيفها وعمل القناط......ر واصلاح الطرق والمساجد واجراء ارزاق القضاة والاثمة والمؤذئين والفقهاء، وبالجملسسسة كل ما يحتاج اليه المسلمون ويعود نفعـــه عليهم ، (۱) وقد استدل الفقها ، على ذلــك بفعل رسول الله على الله عليه وسلـــم فقد اخذ على الله عليه وسلم اموال بنــــى النفير التي جعلها الله فيئا له • وابقـــى منه لاهله نفقة سنة ومابقي جعله في الكـراع والسلاي عدة في سبيل الله ،واقسام الفـــي، ثلاثة هي :

## (أ) الخصيراج:

هى ما وفع على رقاب الارض ، وتقديسر قيمتها يكون لولى الامر ، واول مسسست وفعه عمر بن الخطاب عندما فتسسست العراق واراد جنوده تقسيم الارافسسسك بينهم باعتبارأنها غنيمة فأبى ذلسسك عليهم عمر وفرض الخراج على من كانسسوا ينتفعون بها ليكون هناك معدر ايسسراد دائم للدولة الاسلامية تنفق منه علسسسى مصالحها العامة .

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ج ٣ ص ٦٩٢ .

## (ب) الجزيـــة :

هى ضريبة تفرض على رؤوس من دخـــل فى ذمة المسلمين مناهل الكتاب وهى مــن غير المسلمين قائمة مقام الزكاة مـــن المسلمين ، الا ان تقرير قيمتها يكــون لولى الامر ، وقد فرفت عليهم نظيــــر حمايتهم فى دار الاسلام عملا بقاعـــدة الجباية بالحماية ، وللمشاركة فى اعبـاء الدولة المالية .

## (ج) العشور:

وهو اخذ ما قيمته العشر من تجارة اهال الحرب، ونعف العشر من تجارة اهال الدمة وقد فرضها عمر بن الخطالة العلم تطبيقا لقاعالة لاول مرة في الاسلام تطبيقا لقاعالها للمعاملة بالمثل، اذ ان التجارالعارب كانوا عندما عمرون بتجارتهم عبار حدود بلاد اخرى يدفعون فريبة العشار بنسبة معينة من قيمة تجارتهم ، فلما علم بذلك فرضها بنسب مختلفة من قيما التجارة العادرة والواردة ، والعشور في بعض مورها تقابل الضرائب الجمركيالة

- (٣) الخمــــس :
- يقمد به :
- (أ) خمس غنائم أهل الحرب والمأخوذة من غيسر المسلمين عند قتالهم للمسلمين •

واقسامها خمسة هى : الاسرى من الرجال، والسبى من النساء ، والاراضى والامـــوال والاسلاب التى كانت مع المحارب -

- (ب) خمس المعادن والركاز المستخرج مسلسان باطن الارض =
  - (ج) خمس المستخرج من البحار •
- (٤) ما يغرضه ولى الامر من ضرائب وذلك حسب مـــا تدعو اليه حاجة المسلمين ويقتضيه الصالـــح العام ، وذلك تطبيقا لقوله تعالى واطيعوا الرسول واولى الامر منكــــم ( سورة النساء ـ الاية ٥٨) ،

اوجب الاسلام على اغسباء الامة أن سنرجو امسن امواليهم في مواسم متعيثة صدفات للنفيد راء والمساكين ، ومن اخص تلك الدياسية. ديات العيدين ، ففي اعقاب شهر ردفان يحسبب اخراج زكاة الغدار لتكون طهرا للصائم مسلل عسى ان يكري وقع فيه من اللفر والرفسست، ولتكون عونا في استقبال العيد ، وبسسسد ثبتت صدقة الفطر مما رواه عبدالله من :لبة انه قال : خطب رسول الله على الله على الم وسلم قبل يوم الفطر عبوم او يومين من السنة الشائية للهجرة فقال: ادوا صاعا من بسسر او قمح او صاعا من شمر او شعیر عن کل سلسر او عبد مغیر او کبیر ، گذلك بما روی عسسن السبي صلى الله عليه وسلم انه قال : صــوم رمصان معلق بين السماء والارض لا يرفييي الا بركاة الفطر ، وزكاة اسفطر واجبة علىسى المسلم الحر ، المالك لمقدار صاع يزيــــد عن قوته وقوت عيالة ، يوما وليلة ، تحسب عليه على نفسه ، وعمن تلزمه نفقته كزوجته وابنائه وخدمه الذين يقوم بالانفاق عليهسم دون اشتراط امتلاك نماب •

رابعنا :

قرر الاسلام لطائفة من الغطايا بالمعاصـــــى كفارات يتعدق بها المراء وذلك سوا ابالاطعـام او الكسوة ومثال ذلك بتكفير الحنث فــــى اليمين فيقول تعالى بالا يؤاخذكم اللـــــه باللغو في ايمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتــم الايمان فكفارته اطعام عشرة مساكين من اوسط ما تطعمون اهليكم او كسوتهم او تحرير رقبـة (حورة المائدة ـ الاية ٨٨) -

وكذلك في بعض شئون الحج اذ يقول تعالى "
واتموا الحج والعمرة لله ، فان احمرتسم فما استيسر من الهدى ، ولاتحلقوا رؤوسكسم حتى يبلغ الهدى محله فمن كان منكم مريضسا او به اذى من رأسه ففدية من صيام أوصدقسة أو نسك ، فاذا امنتم فمن تمتع بالعمسسرة الى الحج فما استيسر من الهدى" ( سيسورة البقرة ـ الاية ١٩٦) ،

فامسا ۽

التوصية ببعض المبادى الأخلاقية والمشــــل الاجتماعية الانسانية لتحقيق ترابط افــــراد المجتمع وذلك مثل: التوصية بعلة الرحم ، والاحسان السيسى ذوى القربى واليتامى والمساكييين والجيران فيقول تعالى في كتابه العزين؛ وأعبدوا الله ولا تشركوا به شيئيسسا وبالوالدين احسانا وبذى القربسيسى واليتامى والمساكين والجار ذى القربى

كما اومن رسول الله على الله عليه وسلم بالجار في اكثر من حديث ، فمسن ذلك قوله " ليس منا من بات شبعسسان وجاره جاعع "(٢٨»).

ويروى ان رجلا كان عند عبد اللـــه بن عباس وغلام له يذبح شاة فقال ابـــن عباس، ياغلام لا تنسى جارنا اليهــودى " ثم عاد فكررها ثانية وثالثة، فقـال له الرجل " كم تقول ذلك إيا ابن عبـاس فقال : والله ان رسول الله صلى اللــه عليه وسلم " مازال يوصينا بالجار حتــى ظننت انه سيورثه " (٢٩) اى سيجعـــل له نصيبا مما تترك بعد وفاتنا ".

التسوية في الاحسان بين فقراء المسلمين وفيرهم من فقراء الذميين والكتابيين ، فكما يجوز اخراج زكاة الاموال السلمين فقراء المسلمين يجوز ايضا الى غيرهمم وكذلك في صدقات التطوع وغيرها مسلمين اوجه البر والاحسان وذلك لان الاسلام ديسن الدولة فعليها كفالة جميع رعاياها -

حببالاسلام الى الاغنياء التعدق بفضـــل اموالهم الى الفقراء ، وجعل هذا مــن اكبر القرب واعظمها اجرا، وجعـــل اكتناز الاموال وعدم انفاقها في سبيـل الله من كبائر المعامى ، وتوعــــد المكتنزين بأشد عقوبة يوم القيامة،

#### وفي ذلك يقول تعالى:

" مثل الذين ينفقون اموالهم في سبيسل الله كمثل حبة انبتت سبع سنابل في كسل سنبلة مائة حبة"

، " والذين في اموالهم حق معلوم للسائل والمحروم " •

، " والذين يكنزون الذهب والفضيسة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهسسم بعداب اليم ، يوم يحمى عليها في نسار جهنم فتكوىبها جباههم وظهورهم، هسدا ما كنزتم لأنفسكم ، فذوقوا ما كنتسسم تكنزون "،

وكذلك حديث رسول الله صلى اللـــه عليه وسلم : " من كان معه فضل مـــال فليعد به على من لا مال له "(٣٠\*).

- تقرير التسوية بين الناس ، والنهبين عن تغضيل طبقة او جماعة على اخرى : وفى ذلك يقول الله تعالى: "ياأيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسما ان يكونوا خيرا منهم ولا نساء من نسماء عسى ان يكن خيرامنهن " ويحدثنا رسمول الله على الله عليه وسلم بقوله: لافضل لعربى على عجمى الا بالتقوى " وقولسما كذلك : المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعمى بذمتهم ادناهم ، وهم يد على من سواهم "

- جعل بعض الواجبات على سبيل فرض الكفاية وحكمها انه اذا قام ببها جماعة من الامة سقط فرضهاواذا لم يقم بها احد الله جميع افراد الامة ومثال ذلك الامحدول والنهى عن المنكر، تجهيدة الجيش للدفاع عن البلاد فمثل هــــده الواجبات تحتوى على قواعد التكافـــل الاجتماعى لان الخير من تحقيقها لايقتصر على تلك الطائفة التى قامت به ، وانما يعم افرادالامة جميعا ، لذا فانهـــم يجب ان يسارعوا فى القيام بها ، والاشملهم الالثم جميعا .

#### سادسا: اخذ الاسلام بنظام القسامسة:

وفيه انه اذا جنى شخص عنى اخرم المسلام قتيلا ، ولم يعرف قائله ، الزم المسلام ان ينظر الى المخان الذى وجد فبه القتيسل فيختار اوليا الدم خمسين ربلا من السلك المكان يقسمون انهم لايعرفون القاتسسل ، ولا يؤوونه عندهم ، فاذا اقسموا بذلسك حكم الشارع بدية القتيل تعطم الأوليائسة فان عجز المحكوم عليهم عن رفع الديست دفعها بيت المال ، وكذلك الحال في رفسم دية قتيل الخطأ ، اذ تتحملها عاقلتسسه وهم عصبته من اقربائه ، فان عجزوا عسسن ذلك دفعها بيت المال ،

ففى هذين المشالين عندما تتحمـــل الجماعة دية القتيل او اخذها من بيـــت المال عند عجز الجماعة معنى واضحا مــن معانى التكافل فى تحمل اثار الجراكـــم اذ فيها تحميل لكل فرد فى الجماعـــــة او الامة آثار تلك الجناية الشنعاء.

ومن هنا جاء المبدآ الرائع في احكسام الجنايات لايظل دم في الاسلام ، ومعناه انسه لا تقع جريمة قتل في المجتمع الاسلامـــــــــــ دون ان يقتص من فاعلها ، فاذا لم يعـــرف القاتل استحق اهل القتيل دية قتيلهــــم اما من اهل القسامة او العاقلة ، واما مسن بيت المال ،

مما سبق يتبين ان شريعة الاسلام قــــد حرصت على تقرير المساواة بين الناس فــــى شئون الحياة بصفة عامة والاقتصاد بصفيية خاصة ، مما انعكس اثره على المجتمع و ذلـــك بتحقيق التكافل بين افراده فذلك المجتمع الاسلامى رغم انه اباح الملكية الشخصيصية وشجع على العمل الشريف والمنافسة المشروعة الا انه وقع تكاليف على تلك الاموال الهدف منها تحقيق تكافؤ الغرص بين افراد المجتمع واقرار التوازن في المجتمع وكذلك لتقليل الغروق بين الطبقات ولمنع تضغم الثسروات وحتى لا تكون الاموال مقصورة على الاغنيساء بل تتداول بين افراد المجتمع فتكون دافعا للعمل ولزيادة الانشاج وبذلك يكون الديسين الاسلامي قد اقام جميع العلاقات الاقتصاديـــة بين الناس على دعائم من التكافل والمساواة والتواص بالعدل والاحسان وهو قد وضع بذلسك امثل نظام اجتماعي كفل فيه لكل فرد حيساة انسانية كريمة •

#### خاتمسة

بعد هذا العرض المتوافع لموضوع البحست، وبيان اوجه التطبيقات العملية في الاستسلام خلال مباحثه المختلفة يتبين لنا انه يمكسسن استخلاص النتائج الاتية :

- 1) الدين الاسلامي قد نظم امور الدين والدنيسا بما فيها من عبادات ومعاملات ، كما انسسه ليس مجرد عقيدة فلسفية تسمو بالنفسسس للمثالية الروحية ، ولكنه ايضا نظسسسم علاقات البشر في اتجاهات ثلاثة ، اذ تحسوي احكام الشريعة الاسلامية تنظيما لعلاقسسة الفرد بربه ، وبنفسه ، وبغيره منالافراد،
- (٢) واذا كانت التنمية مسمى حديث الا ان الشريعة الاسلامية قد عرفت مضمونه ... في كافـــــــــــة تقسيماتها المختلفة ، فقد جاء الاسلام متضمنا مبادئ التنمية الشاملة بجميع انواعهـــا، خاصة التنمية الروحية للفرد فقد احتلـــت جانبا عظيما فيها ، وذلك مرده الى ان هذا

النوع من التنمية هو اساس لبقية الانسواع الاخرى ، لأنه يرفع بارادة الفرد الى العمل للأففل دائما فى كافة المجالات ، وللدنيسا والآخرة ،

- (٣) كما كان للدين الاسلامى فضل السبق فى ارساء قواعد متميزة للعدالة والمساواة ، لذلسك عاش الناس فى ظله آمنين وبالعدل مطمئنيسن، فتقدم المجتمع وازدهرت الحضارة الاسلامية -
- (٤) ولم يشهد مجتمع من المجتمعات ، سواء فـــى الماضى او الحاضر ــ ذلك التنظيم الدقيـــق لمبادئ وعـناصر التكافل الاجتماعى التـــى اتى بها الدين الاسلامى الحنـيف ، فهـــــى ما زالت املا يراود المعاصرون فى تطبيـــق احكامها
- (ه) واذا كانت الشريعة الاسلامية قد جائتباحكام مقيدة في العبادات (كالملاة والصيام)وبعض مور المعاملات (مثل المواريث والزكاساة ) فهي في الجزء الاكبر من المعاملات الاصل فيها الاباحة عدا ماقيد منها بالتحريم لحكماسة

معينة فيها ( مثل الرسا ، واكل لحمالخنزير) فالأحكام فيها مطلفة لنوله تعالى: قسسد فمل لكم ما حرم علىكم ( سورة الانعسسام الاية ١١٩) ، ولذلك تميزت احكام الشربعسة بالمرونة فكانت كفيلة بتحقيق مصالح السساس في كل زمان ومكان ، وقادرة على مواجهسف ما يستجد من حالات عملية في الحياة الدنيا،

- (٦) كما تعتبر احكام الشريعة الاسلامية مترابطة بعضها ببعض، فهى كل واحد لايتجزاً ،ولذلسك كانت مبادى ً التنمية والعدالة والتكافسل الاجتماعى فى الاسلام يكمل بعضها البعسسيض لا انفصام بينها ، لأنها مستمدة من ذلسسك الدين القيم .
- (٧) وقد نهج الاسلام سبيل الاقتناع بالمنطق والحكمة في تحقيق اهدافه ، فخاطب العقل وحفز الهما لقبول احكامه ، وقد لجاً في ذلك الى استعمال اسلوب الثواب لمكافأة الطائعين والعقاب لمجازاة العاصين سواء في الدنيا او الاخسرة، وذلك لان الدين الاسلامي ليس عملا ذهنياا

ولما كانت الشريعة الاسلامية تتميز بالكمسال والسمو لأنها من عند الله تعالى ، فقد ادرك ذلسك المشرع الوفعى ، ونصفى المادة الثانية مسسست الدستور على ان "٠٠٠ومبادى الشريعة الاسلاميسة المعدر الرئيسى للتشريع " ، واذا كان ذلسسك يعتبر خطوة هامة على الطريق نحو مجتمع اسلامى الا ان الاهم من ذلك هو تنفيذ هذا النص والعمل به وتلك هى التوصية الرئيسية ، وذلك يستلزم اصدار التشريعات المطابقة لاحكام الشريعة الاسلاميسسة، وتعديل القائم منها ، بما يتلاءم مع الاحكسسام الشرعية في الدين الاسلامي = وبذلك ينطبق حقسا موله تعالى : "كنتم خيرامة اخرجت للناس تأميرون وتنهون عن المنكر" =

## قائمة بالمراجسيع

- د، ابراهیم احمد العدی، النظم الاسلامیة مع دراسسسست
   تطبیقیة فی مص الاسلامیة ، مکتبة الانجلو المصریة ،
- د ابراهیم فؤاد احمد علی : الموارد المالیة فی الاسلام،
   من مطبوعات معهد الدراسات الاسلامیة ، سنة ۱۹۷۲٠
- ابى الحسن على بن محمد بن حبيب البعرى البغـــدادى الماوردى ، الاحكام السلطانية والولايات الدينية ـ مكتبة معطفى البابى الطبى الطبعة الثالثة سنة ١٨٧٣٠
- د حسين فوزي النجار ، الاسلام والسياسة ، دار الشعب ،
   طبعة سنة ۱۹۷۷ .
- أ صلاح معطفى الفوال ، البداوة العربية والتنميسة ،
   مكتبة القاهرة الحديثة ـ الطبعة الاولى ، سنة١٩٦٧ .
- د، على عبدالواحد وافى ، حقوق الانسان فى الاسلام ، دار
   النيل للطباعة .

- محمد الخفر حسين ، الحرية في الاسلام ، دار الاعتصسام ، طبعة سنة ١٩٨٢٠
- مسلم ( الامام ) ، صحيح مسلم ، طبعة الحلبى ، القاهـرة سنة ١٩٥٥ -
- محمد عبد الله الشيباني مالخدمة المدنية على ضو الشريعة الاسلامية عالم الكتب الطبعة الاولى ، سنة ١٩٧٧٠
- ... د، محمد عبد المنعم عفر ... نحو النظرية الاقتصادية فـــــى الاسلام ، الدخل والاستقرار من مطبوعات الاتحاد الدولــــــى للبنوك الاسلامية سنة ١٩٨١٠
  - د محمد عمارة ـ العدل الاجتماعي لعمر بن الخطـــاب ، دار الثقافة الجديدة ـ طبعة سنة ١٩٧٨
- ـ د، مصطفى السباعى ـ اشتراكية الاسلام ـ دار مطابع الشعب ـ طبعة سنة ١٩٦٢٠
- ـ د، محمد يوسف موسى ـ نظام الحكم فى الاسلام ، دار الفكـر العربى ، سنة ١٩٦٣٠

ملحوظة ؛ كل الاحاديث التي تضمنها البحث واردة في صحيح الامام مسلم

توثيق الاحاديث النبوبة الثربغة الواردة بالبحـــــت

- حديث (رقم 1×) " يبعث العلماء مع الانبياء والصديقين والشهداء" سبق تفريجه .
- حديث (رقم ٢٠٠١) " من خرج في طلب العلم فيهو في سبيل الله حتى يرجع "

## التخريسج:

رواه انس رضى الله عنه ،ورواه الترمذى وقال : حديث حسن ٠

- حدیث (رقم ٣٣) " اول ما خلق الله العقل ،فقال الله اقبل ،فأقبل، ثم شال له: ادبر ،فأدبر ،شم قال عز وجل : وعزتى وجلالى ما خلقت اكرم على منك وبك اخذ وبك اعطى ، وبك اثیب وبك اعاقب "
- حديث (رقم اه) " اثنى على رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم بخير، فقال ؛ كيف عقله ،قالوا يارسول اللـــــــه ان من عبادته ٠٠٠٠ ،ان من خلقه ٠٠٠٠ ، ان مــــن فضله ٠٠٠٠ ،ان من أدبه ٠٠٠٠ ،فقال صلى الله عليه عليه وسلم كيف عقله ؟ قالوا يارسول الله ،نثنـــى عليه للعبادة ،وتسألنا عن عقله ؟ فقال رســــول الله عليه وسلم الا الاحمق العابــــد الله عليه وسلم الا الاحمق العابــــد يعيب بجهله اعظم من فجور الفاجر ،وانما يقـــرب الناس من ربهم بالزلفى على قدر عقولهم "

سبق تخریجه ۰

حدیت (رقم ه\*) ما اکل احد طعاما قط خیرا من ان یاکل من عمسسل یده ،" یده ،وان نبی الله داود کانیاکل من عمل یده ،"

سبق تخریجه .

نديث (رقم ٦٣) " ان الله يجب المؤمن المحترف " سبق تخريجه .

- حدیث (رقم ۷\* ) " من امسی کالا من عمل یده ،امسی مغفورا له " سبق تخریجه ،
- حديث (رقم ٨ه) " لان يأخذ احدكم حبله ،ثم ياتى الحبل ،فياتـــى بحزمة من حطب على ظهره فيبيعها ، فيكف اللــــه بها وجهه خير له من يسأل الناس اعطوه اومنعوه".

سبق تخريجه .

- حديث (رقم ٩٣ ) " من يكفل الا يسأل الناس شيئا ، اتكفل له بالجنسة " سبق تخريجه .
  - حديث (رقم١٠\*) " لا يحتكر الا خاطىء" سبق تخريجه
- حديث (رقم ۱۱\*) " لاتلقى الركبان ولايبيع بعضكم على بيع بعـــــف ولا تناجثوا ولا يبيع حاضر لباد،ولاتصرواالغنم" سبق تخريجه .

- عدیت (رقم۱۱ه ۱ " دن غش امتی فلبس منا " عدیت کریتے۔
  - حدیث (رقم۱۳∗) " اختلاف امتی رحمهٔ "

## التخريـــج :

ذكره الحزانى ، والفاضى ،و اخرج الببهتى فى المدخل عن القاسم بن محمد او عمر بن عبد العزيز (ليسرنسى ان اصحاب محمد لم يختلفرا لم كزرخعة ،وفسال به السمهودى ،وقال ابن قدامة ان اختلاف الاخمسسة رحمة ،واتفاقهم حجة انتهت قال الحافظ العراقسس سنده ضعيف ( ٢٨٨ ـ فبض القدير) وقال ولسسده المحقق ابو زرعة رواه ايضا ادم بن ابى ايسساس فى كتاب العلم والحلم بلفظ " اختلاف اصحاسسد، لامتى رحمة " وهو مرسل ضعيف وفى طبقات بن سعسسد عن القاسم بن محمد نحوه ،

- عديث (رقم ١٤هـ) " اما ان الله ورسوله لغنيان عنها ( المشمورة ) ولكن جعلها الله رحمة لامتى ،فمن استشار منهم لم يعدم رشدا ومن تركها لم يعدم غيا"
  - حدیث (رقم۱۰\*) " حب لاخیك ما تحب لنفسك " سعبق تخریری .
- حديث (رقم١٦\*) " ليس لابن البيضاء على ابن السوداء فضصصصل الا بالتقوى "

## التغريسج:

لم اجده بهذا النص ، ووجدته " ليس لاحد على احسد فضل الا بالدين او العمل الصالح حسب الرجل ان يكون فاحشا بذيئا بغيلا جبانا ،واخرجه البيهسقى فسسسى شعب الايمان عن عقبة بن عامر ( جمع الجوامسسع سالجامع الكبير ( ١٨٣/١) .

حديث (رقم ۱۷») "ايها الناس ان ربكم واحد وان اباكم واحـــد، كلكم لادم وادم من تراب اكرمكم عندالله اتقاكـــم وليس لعربى على عجمى ،ولا لعجمى على عربـــي، و ولا احمر على ابيض ،ولا لابيض على احمر ففــــل الا بالتقوى آلا هل بلغت؟ اللهم فاشهد ،افــــلا يبلغ الشاهد منكم الفائب" "

حديث (رقم ١٨٣) " انما اهلك الذين من قبلكم ،انهم كانسسوا اذا سرق فيهم الشريف تركوه ، واذا سرق فيهسسم الفعيف اقاموا عليه الحد ،وأيم الله لسسسوان فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها "،

#### التخريسيج:

حديث صحيح حسن (حم ق ٤ ) عن عاششة ،رواه الشيخان

حديث (رقم۱۹٪) " اصمابي كالنجوم ،بأيهم اقتديتم اهتديتم "

حديث (رقم٢٠٪) " قاضيان في النار،وقاضي في الجنـة"

#### التخريج:

الحديث هنا مختصر ورى النهايدي في الفتحالكيير واخرجه الحاكم في مستدركه عن بهيدة ٢٠٣، ٢٠

حديث (رقم ٢١هـ) " ابلغونى حاجة من لايستطيع الملادي المسلط ذا سلطان حاجة من لايستطيع سما الله أممه علمسسى المراط يوم شزل الاقدام " •

سبق تخریجه ۰

- - حديث (رقم٣٦٣) " المؤمن للمؤمن كالبنيان يثد به صه بعضا " سبق تخريجه •
  - حديث ( رقم ٢٤هـ) " لايؤمن احدكم حتى يحب لاخيه مايحب لنفسه" سبق تخريجه •
  - حدیث (رقم ۲۰ اس) " من احتکر طعاما اربعین یوما فقد بری منالله ویری الله منه " سبق تخریجه .

مديث (رقم ٢٦ ) " لاوصية لوارث "

التخريسسيج:

اخرجه الدارقطني عن جاس رض الله عنه ( الفتسح الكبير ٣٤٩/٣ -

حديث(رقم٢٧m ) " ايما اهل عرصة اصبح فيهم اعرؤ جائعا فقـــــد برئت منهم ذمة الله "

التغريسيج:

سبق تخریجه .

حدیث(رقم۲۸\*) " لیس منا من بات شبعان وجاره جائع " " سبق تخریجه "

حدیث( رقم۲۹\*) " مازال جبریل یوهینی بالجار حتی ظننت آنــــه سیورشه "

## التغريسيج:

حدثنا الحميدى قال: ثنا سفيان ،قال بشير بـــن سليمان ابو اسماعيل عن مجاهد بن جبر عن محــرر بن قيس بن السائب ،ان عبدالله بن عمروامر بشماة فذبحت فقال لقيمة: هل اهديت لجارنا اليهمسودى شيئا؟ فانى سمعت رسول الله على الله عليه وسلمم يقول " مازال جبريل يومى بالجار حتى ظننــــــت

حديث (رقم ٣٠\*) " من كان معه فضل مال ،فليعد به على من لامــال

## التفريــج:

الحديث بهذا النص لم اجده ،والحديث موجود فـــن الفتح الكبير للنبهانى بهذا النص ( من كـــان معه فضل ظهر فليعد به على من لاظهر له ،ومن كان معه فضل من زاد فليعد به على من لا زادله )وأخرجه احمد في مسنده والامام مسلم وابو داود في سنسنه عنن ابي سعيدالخدري رضه الله عنه ٠

الناكمان الإسلامى بان النظرية والتطبيق

يوسف عبدالرحمن بنك فيصل المصلي لمسوّالى

# النائمان الإسلامى بان النظريق والتطبيق

يوسف عبدالرحمن منك فيصل الإسلامي إسوالى

مقدمة

التأمين الاسلامى بين النظرية والتطبيق موضحوع واسع وهام كتب عنه الكثير وقيل عنه الكثير، وقصحددة محدد منظمو المؤتمر لمقدمى البحوث مساحة محصددة لا يتعداها الباحث ، ان للتحديد مبرراته ووجاهتصده ولكنه يفرض على الباحث الاختصار والاختصار الشديد،

التأمين في معناه الواسع يشمل التأميسين التعاوني الذي بدأ به التأمين في نشأته الأولى ويشمل نظام المعاشات والمكافآت والتأمين الاجتماعي والتأمين التجاري ولكن مجال البحث سيقتصر على التأمين الاسلامي باعتباره بديلا للتأمين التجساري حيث ان للتأمين التجاري أهميته يحسبانه التأميسين السابق على التأمين الاسلامي تاريخيا والمسيطيل المابق على التأمين عالميا وهو الذي وفعه الفقها المسلمون لهذين الاعتبارين تحت المجهر واختلف والاحريمة واباحته ولل تحريمة واباحته و

وعلى الأساس الموضح أعلاه سأتعرض فى الورقـــــــة اولا للتأمين التجارى ثم اتعرض للتامين الاسلامـــــى فى مرحلة النظرية واختتم الورقة بالقاء نظرة علــــى التأمين الاسلامى فى مرحلة التطبيق •

# التأمين التجــــاري

ترجع نشأة التسأمين التجارى ـ حسب ما كتبـــه البعض عن تاريخه ـ الى القرن الرابع عثر فى اوريسا وبدأ التأمين البحرى ثم جاء بعده التاميسسسسن غير البحرى •

للتأمين التجارى تقسيمات متعددة نختار منهسا واحدا وهو تقسيمه الى تأمين على الأشخاص وتسأميسن على المسئولية المدنية •

وحيث ان التأمين التجارى قد ازدهر فى انجلتسرا وأصدر البرلمان الانجليزى اولاتشريع يعالج التأميسين بمعناه الحالى فى عام ١٦٠١ وحيث ان النظام الانجليزى يصلح على هذا الاساس ليكون نموذجا للتأمين التجسارى الذى نشأ فى كنف الحفارة الغربية فقد اخترت النظسام الانجليزى لأبين المبادى القانونية العامة للتأميسن التجارى •

ولأبادر بأن أذكر ان قانون التأمين البحرى هسو ابو قانون التأمين التجارى ويعفة عامة فان المبادى الأساسية القانونية مشتركة بين التأمين البحرى وغيسر البحرى ولكن توجد بعض الاختلافات ولكن بما ان التأمين غير البحرى هو الاكبر من حيث انواع المخاطر التسمى يغطيها وبالتالى من حيث عدد المستأمنين المتعامليسسن مع شركات التأمين والبوالم التى تعدر لهم ، سأقصر الحديث على المبادى القانونية الأساسية للتأمين غير التجارى التى تحكم عقد التأمين وذلك حتى نقف علسما التحديد ، ولا اظننى بعيدا عن المواب اذا قلسست التحديد ، ولا اظننى بعيدا عن المواب اذا قلسست نقده المبادى الاساسية هي السائدة عالميا علسي نقود التأمين مع بعض الاختلافات في التفاصيل بيسن نظام وآخر ،

ان غرض التأمين التجارى فى نظر المؤمنيـــــن به هو ايجاد الامن المالى لمقابلة نتائج الافـــرار التى تلحق بحياة الانسان والممتلكات ويكون ذلــــك بتوزيع الخطر على آخرين لديهم الرغبة فى تحمــــل عبه دفع التعويض عند حدوث الخطر المؤمن منه .

لعقد التأمين تعاريف كثيرة اختار منهاالتعريف الآتى :

" هو عقد يلتزم فيه المؤمن ـ مقابل قســــط يدفعه المستأمن ـ يدفع مبلغ من المال للمستأمــن ـ تعويضا له عن خسارة تحملها نتيجة لحدوث خطر تحمله "٠

ويلاحظ ان هذا التعريف يحتوى على العناصـــــر الآتية :

## (1) المؤمن والمستأمن:

وهما طرفا العقد الذي يقوم بموجبه المستأمن بدفع القسط ويلتزم فيه المؤمن بدفع التعويض ·

## (ب) القسسط:

وهو المبلغ الذي يدفعه المستأمن للمؤمن ٠

## (ج) الخطــــر:

وللخطر معنى خاص فى قانون التأمين ، انسه يعنى الحادث المؤمن منه ، هو الموت فى حالسة التسأمين على الحياة وهى الخسارة الناتجسسة الناتجة عن الحريق او السرقة فى الانسسسواع الاخرى من التأمين "

ويشير شراح قانون التأمين الانجليسسسن موضوع طبيعة عقد التأمين هل هو عقد رهسسان او قمار ونجد في هذا الخموص رأيين وردا فسسى كتاب: The Law of Insurance
- Raoul Colinvaux Third Edition 1970

PP. 3-4

ويحسن ان أورد النص الانجليزي وهو كما يلي :

## " Aleatory Contracts

Contracts of insurance , Like Wagering Contracts, are Aleatory contracts "Depending on an uncertain event or contingency as to both profit and loss". " Insurance is a contract upon speculation."

## Insurance and Wagers :

The distinction between insurance and wagering contracts is that insurance contracts are enforceable under english law while wagering contracts are not, By legal process.

## Wagering contracts:

These are aleatory contracts which by statute the law will not now enforce but which otherwise are indistinguishable in principle from contracts of insurance.

. . . . . . . . . . . .

But other views have been expressed.

Insurance , It has been said, Is not a

Wagering contract , for although risk is

of the essence of the contract , the assured

is moved to effect insurance by the risk

of loss, and does not creats the risk of

loss by the contract itself as is the case in

a pure Wager ..... " .

وخلاصة ما اقتطفته اعلاه ان هناك رأيان حسول طبيعة عقد التأمين :

#### الرآى الأول:

ان عقود التأمين مشابهة لعقود الرهان من حيست انها عقود غرر Aleatory ولا فرق بين عقسود التأمين وعقود الرهان الافي ان عقود التأمين يمكن تنفيذها بموجب القانون الانجليزي بينما لايمكسسسن تنفيذ عقود الرهان وذلك بموجب القانون ايضا •

#### اما السرأى الثاني :

فيقول ان عقود التأمين ليست عقود رهــــان اذ انه ولو ان الخطر هو جوهر العقد الا ان المستأمسن يدفعه للتأمين خطر الخسارة ولايخلق المستأمـــن خطر الخسارة بالعقد نفسه كما هو الحال في عقــــد الرهان وعلى ذلك يرون ان الفرق بين عقــــد الرهان او القمار وعقد التأمين هو وجود المعلحـــة الشأمينية "

أتطرق بعد ذلك للمبادئ القانونية الأساسية:

## (١) مبدأ المصلحة التامينيسسة :

Principal of Insurable Interest

من الممكن تعريف المصلحة التأم نبة كمايلي:

"لأن تكون لك معلمة فى بقاء "من مناه. أن يتسون ارتباطك به وثيقا الى الحد الذي بكون أن نفسع فى بقائه وضرر فى زواله " •

وقد ورد هذا التعريف في احدى التفايـــــا الانجليزية ونعه :

" To be interested in The Preservation of a Thing is to be so circumstanced with respect to it as to have benefit from its existence, prejudice from its destruction."

لكى يكون عقد التأمين محيحا ينبغى ان تكون للمستأمن مصحلة تأمينية في محل العقد، وينبغي ان تكون المصلحة التأمينية موجودة وقت حسدوث الحادث (اى الخطر المؤمن منه) لكى يستحسسق المستأمن التعويض «

# (۲) عبداً التعويض: Principle of Indemnity

هذا المبدأ جوهرى فى قانون التأميـــــن ومؤداه أن التعويض هو عن الخسارة الفعليــــة لا أكثر ولا أقل أى أن المستأمن لا يجنى ربحـا حسب مبدأ التعويض و والقاعدة العامة هــــــــن ان عقود التأمين عقود تعويض ولكن هنــــاك استثناءات وعلى ذلك فهناك نوعان من العقود :

## (أ) عقود التعويض:

فى هذه العقود يحصل المستأمين على المبلغ من المال يغطى الخسارة كما فى حالية التأمين من الحريق والتأمين من السرقة -

## (ب) عقود ليست عقود تعويض:

ومثلها التأمين على الحياة وعلمها الحوادث الشخصية وعلى المرض • وفيهسسا يدفع مبلغ محدد في عقد التأمين •

الفرق بين النوعين من العقود ، انه فسى حالة عقود التعويضفان الخسارة الفعليسسة قابلة للتقييم بينما الخسارة في العقسسس الافرى ليست خسارة قابلة للتقييم الفعلسسسي بل تحدد سلفا ،

# (٣) مبدأ التدليس وعدم الافضـــاء :

Misrepresentation and Non-Disclosure

التدليس يتخذ عادة شكلا ايجابيد ، "كن عل بمكسن فهمه ضمنا من السكوت ؟

القاعدة العامة ان السكوب ليس تدليسا ولكسسن هناك استثناءات لهذه القاعدة ، احدى هسسسن الاستثناءات هي حالة العقود التي يطلب فيها مسسسن النية القموى Utrost good faith وعقد التأمين واحد من هذه العقود ،

وواجب الافضاء هذا المبنى على حسن النيسسسة القصوى يقع على المستأمن وهى على العقسسسد يعلم وقائع جوهرية عن مابريد الالأمين منه .

وواجب المستأمن الافضاء بكل واقعة جوهريـــــة يعلمها والقاعدة ان الذي يقرر ان الواقعة جوهريـــة او غير جوهرية هو المؤمن •

يتكون عقد التأمين من وشيقتين ، الاستمــارة والبوليمة ، الاستمارة تعتبر ايجابا ينبغـــان ان يقبله المؤمن بطريقة من الطرق وهي تحتوى علـــي آسئلة من المستأمـن ان يجيب عليها وتنتهى باقــرار المستأمن بأن ما ورد في اجاباته هو الحقيقــــة .

اما البوليصة فهى تحتوى على وصف محل العقــــد والمبلغ المؤمن به والشروط =

أما أثر الأسئلة فهو كما يلي :

- (أ) ان الأسئلة المدرجة في الاستمارة لاتعفى المستأمن من واجب الافضاء بكل الوقائع الجوهرية التي لم ترد عنها أسئلمسة في الاستمارة اذ ان مصدر هذا الواجمب هو القانون العام Common Law وليس العقد •
- (ب) تنشأ قرينة قابلة للنقص بأن النقـاط التى وردت عنها أسئلة تشكل وقائـــع جوهرية -

اما أشر الأجوبة فهو يعتمد على ما اذاكان العقد يحتوى بندا أساسيا Basis Clause أم لا وتكون النتيجة كمايلى :

- (ب) اما اذا احتوى العقد بندا أساسيـــا فتكون الدقة هي مناط التـــــزام المؤمن بالتعويض وليس جوهرية الوقائع =

والأثر الأخير تترتب عليه نتائج خطيرة تنتيج عنها منافع كبيرة لشركات النامين وذنالله بالاضافة الى القاعدة التي تبنيها الحسسين في أن تقرر ما اذا كانت واقدة جرهرية او غيسر جوهرية .

# Subrogation : مبدأ الحليول (٤)

سبق ان ذكرت ان مبدأ التعريفي مدد أ جرهسرى في قانون التأمين ، ومبدأ الحلول هو "احسسد المبادي التي تنبثق من مبدأ التعويف •

وطالما ان الغرض من التعويض هو مقابلــــة الخسارة الفعلية فقط وليس الربح ، فينبغــــى أن يمنع المستأمن من الحصول على اى تعويــــف من الطرف الثالث المتسبب في احداث الفـــر على سبيل المثال ، ولكن المؤمن لايحــــل محل المستأمن تطبقا لمبدآ الحلول الا اذا دفــع مبلغ التعويض للمستأمن ،

وواضح ان مبدأ الحلول ينطبق على العقسود التعويفية ولا ينطبق على العقود غيرالتعويفيسة ومثال العقود الاخيرة التامين على الحياة -

#### Contribution

(ه) مبدأ المساهمــة :

ينبثق مبدأ المساهمة مثله فى ذلك متـــل مبدأ الحلول من مبدأ التعويض وهو ينطبق فـــى حالة ما يسمى التأمين المزدوج، اى فىالحالـــة التى يستعدر فيها نفس المستأمن اكثر مـــن بوليمة من شركات مختلفة للتأمين من نفس الخطر على وجه التحديد على ذات محل العقد -

للمستأمن في هذه الحالة ان يحمل على كلم مبلغ التعويض من شركة واحدة ولكن لايحق للسلم اللجوء للشركات الأخرى بعد ذلك ، بل يحلم الشركة التي دفعت مبلغ التعويض ان ترجع علل الشركات الاخرى لتحمل من كل منها على نسبل يحكمها مبلغ التأمين في كل بوليمة على سبيل المساهمة .

اكتفى بهذا القدر من المبادى القانونيسة التى تحكم عقد التأمين فى النظام الانجليسسزى ولا يفوتنى ان اقرر ان محاولات جرت فى قوانيسسن بعض البلاد العربية للتخفيف من اثر المبسسادى التى أشرت اليها اعلاه وذلك كالقانون المدنسسى المصرى على سبيل المثال •

أشير بعد ذلك الى وظيفة الشأمين ، وفسسى هذا الخموص يقول المؤيدون لنظام التأميسسان التجارى ان له ثلاثة وظائف هن اله عامسسل من عوامل الأمان ووسيلة من و الله الإغنمسسان وتكوين رؤوس الأموال ، وبدون الشخول فسسسة تفاصيل هذه الوظائف ، أشير الى السمسسسة البارزة في التأمين التجارى والناتجسسان عن تكوينرؤوس الأموال وهي ان غرض التأميسان التجارى هو الربح اذ ان المستفيدين بالارباح الباهظة هم اصحاب الشركة وليس مجمسسوع المعتامنين وهو ماساتعرض له عند تنسساول وهي مرحلتي النظريسة موضوعي التأمين الاسلامي في مرحلتي النظريسة

وينبغى التنبيه في هذا الصدد المسسسى
ان شركات التأمين تلجأ الى اعادة التأميسان
لدى شركات في العالم الغربي وهو ما يؤمسسن
لها ارباحها التي تستشمرها في اوجسسسسه
الاستثمار المختلفة كالاقرافي او الايسسسداع
بالفائدة الربوية او الاستثمار العقاري =

# التأمين الاسلامـــي في مرحلة النظريـــــة

التأمين التجاري من المعاملات المستحدثة ،ولذلك أخفهه فقها الشريعة الاسلامية للبحث في المؤتمسرات والندوات وقد اختلفت آراؤهم حوله فمنهم مسسسن أجازه بجميع انواعه ومنهم من منعه بجميع انواعسه ومنهم من منع التأمين على الحياة وأجاز أنسسواع التأمين الأخرى و

ان هذا الجزء من البحث يمكن ان يكون مجسسالا للاسهاب، وقد كتبت عنه عدة بحوث (\*) ولكن اكتفسى بالاشارة الى الاطوار البارزة التى مرت بها النظرية باختصار دون تقليل من شأن الأطوار الأخرى التى لسم يسمح المجال بايرادها «

<sup>(\*)</sup> منها على سبيل المثال :

<sup>(</sup>۱) التأمين بين الحل والتحريم - الدكتــور عيسي عبده -

 <sup>(</sup>۲) حكم الشريعة الاسلامية في عقسود التأميسين - الدكتور حسين حامد حسان ٠

<sup>(</sup>٣) التأمين في الشريعة الاسلامية والقانسون -الدكتور غريب الجمال •

<sup>(</sup>٤) الغرر وأشره في العقود في الفقه الاسلاميي ... الدكتور صديق محمد الامين الضرير البـاب الشالث .. عقد التأمين .. ص ٦٣٩ .. ٦٦٣٠

### الطسور الأول:

في بداية هذا القرن الميلادي حاولد، ركسسات السامين ـ وكانت كلها احتبية حادمال المناهيسين التجاري في البلاد الاسلامية فكان أن نقدم المسيسسو " هور روسل " في صفر ١٣٢١ هـ ابريل ١٩٠٣م السسسي الامام محمد عبده ـ وكان يشفل منصب الدلي فسسسي مصر ـ يطلب الاجابة عن حوال محدد نعت كمايلي :

"سأل جناب المسيو" هور روسل في دل دل سريسد ان يتعاقد مع جماعة (شركة مثلا) عنى ان يدفي لهم مالا من ماله الخاص على اقساط معينا لبع البع السمسيا فيها بالتجارة واشترط عليهم انه اذا قام بعا دكسر او انتهى أعد الاتفاق الععين بانت الالقساط المعينة وكانوا قد عملوا في ذلك المال ووكان حيا ، فيأخذ عا يكون له من العال مع مسلا يخمه من الأرباح وودا مات في أشناء تلسلك المدة فيكون لورثته او لمن له حق الولاية في مالسه ان يأخذوا المبلغ تعلق مورثهم مع الارباح ، فهسل ان يأخذوا المبلغ تعلق مورثهم مع الارباح ، فهسل مثل هذا التعاقد الذي يكون مفيدا لأربابه بمسلسا

وقد أجاب الامام محمد عبده وفيما يلى النسسس الرسمي للفتوى المشهورة :

"لو صدر مثل هذا التعاقد بين ذلك الرجل وهسؤلاء الجماعة على الصفة المذكورة ٠٠٠ كان ذلك جائسسساط شرعا ، ويجوز لذلك الرجل بعد انتهاء الاقسسساط والعمل في المال وحمول الربح أن يأخذ ، لو كسسان حيا ، ما يكون له من المال مع ما خصه في الربح ٠٠٠ وكذا يجوز لمن يوجد بعد موته من ورثته او لمسسسن له ولاية التعرف في ماله بعد موته أن يسأخذ مسسسا يكون له من المال مع ما انتجه من الربح ، واللسسه اعلم " .

وقد علق المرحوم الدكتور عبد الرحمن شاج علسي هذه الفتوى في بحث له بعنوان " شركات التاميسين من وجهة نظر الشريعة الاسلامية " بالآتي :

"قد يقال ايفا : اذا كان التأمين غير جائسور شرعا للمعنى الذى تبين هنا وهو ان فيه التزامسسسا بشى وليدم الذى تبين هنا وهو ان فيه التزامسوال بشى الايلزم شرعا ، وفيه ايضا استباحة لأكل أمسوال الناس بالباطل فكيف يتفق ذلك مع ما اشتهر عسسسسن المرحوم الشيخ محمد عبده من انه اجاز عقد التأميسسن على الحياة مع اشتماله على ذلك المعنى عينسسه " التزام لما لا يلزم شرعا وأكل للأموال بالباطل " .

نعم فقد اشتهر عن الشيخ محمد عبده رحمه الله، انه قد افتى فى موضوع التأمين على الحياة فتسسوى امدرها حينما كان مفتيا للديار المصرية ولم يعقسب عليها احد من العلماء ولا من غيرهم ممن تعنيهسسم

شئون الاسلام ٠٠٠ وهى الفتوى التى اشتهرت عن الشيسخ محمد عبده فى موضوع التأمين والتى كان يستخدمهسسا اصحابالمصالح فى الترويج لشركات التأمين ٠٠٠

والمطلع على السؤال وعلى جوابه لا يرى فيهسا شيئا يتعلق بموضوع التأمين على الحياة او علسسى الاموال ، ولا يجد في السؤال ولا في جوابه السسرا للأركان الاماسية التي يشتمل عليها كل عقد من عقسود التأمين وهي التي بسببها يكون الحكم على هسساذا العقد بالفساد •

ان هذا السؤال لاينطبق الا على نوع من الشركات الشرعية التي يكون المال فيها من جانب والعمل فيه بطرق الاستثمار التجارية او المناعية من جانبسب اخر ، وهو ما يسمى في عرف الفقها المناريسسة كما يسمى بالقراض ٠٠٠٠ " ٠

### الطور الشانيسي :

فى شوال ١٣٨٠ هـ - ابريل ١٩٦١ م اجتمع بدمشق علما المسلمين فى اسبوع الفقه الاسلامي ومهرجسان ابن تيميه " وكان عقد التأمين من اهم مادار حوله البحث والجدل " •

واكتفى بايراد رأى احد المؤيدين للتسأميسن التجارى وهو الشيخ معطفى الزرقاء الاستمسساذ

بالجامعة السورية ورد العالم الكبير المرحوم الشيخ محمدابو زهرة في اسبوع الفقه الاسلامي المشارالية :

# رأى الاستاذ ممطفى الزرقاء باختصار

الشبهة الأولىسسى:

القول بأن التأمين ضرب من المقامرة:

يرى الاستاذ الزرقاء ان القمار لعب بالعظـــوظ ومقتلة للاخلاق العملية والفعالية الانسانية، وان هذا من نظام يقوم على اساس ترميم آثار الكـــوارث الواقعة على الانسان في نفسه او ماله في مجــــال نشاطه العملي ، وذلك بطريق التعاون على تجزئـــة تلك الكوارث وتفتيتها ، ثم توزيعها وتشتيتها ؟

ثم يقول ان عقد التأمين من قبيل المعاوضة ٠٠ وهذه المعاوضة مفيدة فائدة محققة للطرفين : ففيها من حيث النتائج النهائية ربح اكتسابى للمؤمسين وفيها امان للمستأمن قبل تحقق الخطر ، وتعويسيض بعد تحققه ٠٠٠ فأين هذه المعاوضة في القمسار ؟ وما هي الفائدة التي تعود على الخاسر من ربسيح الفائز ؟ .

| انيسسة | L <u>4</u> _11 | الشيمة |
|--------|----------------|--------|
|        |                | Air.   |

القول بأن التأمين من قبيل الرهان :

يقول الاستاذ الزرقاء الجواب على هذه الشبهسة قد أصبح واضحا من الجواب عن الشبهة السابقـــــــــة فالمراهن معتمد على المصادفات والحظوظ كالمقامر٠٠٠

المفارقات بين التأمين والرهان ، ان الرهان ليس فيه اية ملة بترميم اضرار الاخطار العارضة على النشاط الاقتصادى المنتج في ميدان الحياسات الانسانية ، لا بطريق التعاون على تفتيت تلسسك الاضرار وتشتيتها ٠٠ ولا بطريق تحمل فردى غيسسسر تعاوني ٠٠٠ -

#### الشبهة الثالثــة:

القول بأن عقد التسأمين فيه تحد للقدر الالهسسى،

#### ولا سيسما في التأمين على الحياة :

يرى الاستاذ الزرقا ان هذه الشبهة ناشئة عن عدم الرجوع الى المصادر والمنابع الاسلية لمعرفية الاساس الذى تقوم عليه فكرة التأمين ونظامييييية وتطبيقه عمليا عن طريق التعاقد بعقد التأمييييييييين الذى نظمت احكامه القوانين •

فالتأمين ليس ضمانا لعدم وقوع الحادث الخطسسر المؤمن منه كما يتوهم من يرى انه تحد للاقسسدار لأن هذا فوق قدرة الانسان ، وانما التأمين ضمسان لترميم آثار الاخطار اذا تحققت ووقعت ، وهو تحويسل لهذه الاضرار من ساحة الفرد المستأمن الذى قد يكسون عاجرا عن احتمالها الى ساحة جماعية تخف فيهسسا وطأتها على الجماعة حتى تنتهى الى درجة فئيلسسة جدا بحيث لايحس بها احد منهم ٠٠٠ ه

### الشبهة الرابعــة:

القول بأن التأمين ينطوى على غرر ١٠ وعقد الفسرر ممنوع في الاسلام لأن الرسول عليه العلاة والسلام نهى عن بيع الغرر فهذا مثله :

يقول الاستاذ الزرقاء ان هذه الشبهة فقهيسسة وبالنظر فيما نهى عنه النبى طى الله عليه وسلسم من البيوع تطبيقا لما نهى عنه من الغرر يتفسسح لنا المقمود من الغرر فى الحديث النبوى :

فقد نهى تطبيقا لذلك عن بيع المضاميسسسن والملاقيح وضربسة القانص وضربة الغائص والثمسار على الاشجار في بداية انعقادها قبل ان يبسسدو ملاحها وتأمسسن العاهة - ثم يقول ؛ كل تلك المناهى النبوية تطبيسسق للنهى عن الغرر وهى من طبيعة واحدة تدل على نسسوع المقصود،

ثم يستطرد فيقول : من الواضح البديهي ان عنصر المقامرة والاحتمال والمخاطرة في حدوده الطبيعيسسة قلما تخلو منه اعمال الانسان وتمرفاته المشروعسسة باتفاق المذاهب، فالتجارة والزراعة والكفالـــــة وسائر الاعمال والتصرفات التي ينبغي من ورائهــــا مكاسب حيوية هي معرضة للأخطار ، وفاعلها مقدم على قدر من الفرر ٠٠٠ والمغامرة لا تخلو منها طبيعسسة الاشياء ٥٠ فاذا نظرنا الى ذلك وتأملنا في انــواع التصرفات التي خصها النبي عليه السلام (تطبيقـــا للنهى عن الغرر ) ٠٠٠ أدركنا ان الغرر المنهـــــى عنه هو نوع فاحش متجاوز للحدود الطبيعية ، بحيست يجمل العقد كالقمار المحض اعتمادا على الحظ المجسرد في خسارة واحد وربح آخر دون مقابل • لا يصلــــــح ان يكون أساسا يعتمد عليه في تصرفات اقتصاديـــــة كما في الامثلة المتقدمة لانها ترتكز على اســـــــــس موهومة ٠

ثم يقول : فاذا طبقنا هذا المقياس على نظام التأمين وعقده وجدنا الفرق كبيرا :

فعقد التأمين فيه معاوضة محققة النتيجة فـــر عقده ٠٠٠٠ حتى أنى لأنتقد على القانونيين عــــده من العقود الاحتمالية دون تحفظ ١٠٠٠ فالتأمين فيه عنصر احتمالي بالنسبة الى المؤمن فقط حيث يؤدي التعويـــف الى المستأمن الى دفع الخطر المؤمن منه ١٠٠ فان لـــم يقع لايؤدي شيئا ١٠٠٠ على ان هذا الاحتمال ايفــــا انما هو بالنسبة الى كل عقد تأميني على حــــدة، لا بالنسبة الى مجموع العقود التي يجريها المؤمـــن ولا بالنسبة الى نظام التأمين في ذاته ، لان النظــام يرتكز على اساس احصائي ينفي عنصر الاحتمال حتـــــي بالنسبة للمؤمن عادة ، ومثل ذلك يلحظ في مجمـــوع العقود .

اما بالنسبة الى المستأمن ، فان الاحتمال فيه معدوم ذلك أن المعاوفة الحقيقية فى التآمي المستأمل بأقساط انما هى بين القسط الذي يدفعه المستأمل وبين الأمان الذي يحمل عليه ٠٠٠ وهذا الأمان حاصل للمستأمن بمجرد العقد دون توقف على وقوع الخط المؤمن منه بعد ذلك ، لأنه بهذا الأمان الذي حصل عليه واطمأن اليه لم يبق بالنسبة اليه فرق بي وقوع الخطر وعدمه ؛ فانه ان لم يقع الخطر طلب أمواله وحقوقه ومصالحه سليمة ، وان وقع الخطر الخطر عليها احياه التعويض ١٠٠٠ فوقوع الخطر وعدمه بالنسبة اليه سيان بعد عقد التآمين ، وهذا شمرة الأمل القسط ١٠٠٠ وهنا المعاوفة الحقيقية ١٠٠٠ مقابل القسط ١٠٠٠ وهنا المعاوفة الحقيقية ١٠٠٠

ويقول على فرض وجودغرر في عقد التأميـــن ٠٠٠ فليس هو من الغرر شرعا بل من النوع المقبول ٠

الشبهة الخامسة : ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠

الشبهة السادسة:

القول بأن شركات التأمين تستثمر احتياطى اءوالها بطريق الرباء وبأن المستأمن ( في التأمين على الحياة ) اذا بقى حيا بعد انقضاء المدة المحددة بالعقد يسترد الأقساط التي دفعها مع فائدتها وهذا حرام شرعا :

يقول الاستاذ الزرقاء؛ وجوابنا على هـــــده
الشبهة؛ اننا انما نتكلم في التامين من حيث هـو
نظام قانوني ، ولا نتكلم فيما تقوم به شركــــات
التأمين من اعمال وعقود اخرى مشروعة او ممنوعة ٠٠٠
كما أن أخذ المستأمن في التامين على الحيـــاة
فائدة ربوية علاوة على مبلغ الاقساط التي يستعيدهـا
اذا ظل حيا بعد المدة المحددة في العقد ليس مـــن
ضرورة التأمين على الحياة ولوازمه من حيث كونـــه
نظاما تأمينيا ، بل هذا شرط يشرط في العقد يمكـن
الحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته الحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحددة المحددة على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته المحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامينيا

ثمينتقل الاستاذ الزرقاء الى حجة اخرى من حججسه فيقول :

" غير اننا علاوة على ذلك نرى ان فى احكىسسام الشريعة وأمول فقهها ونعوص الفقها ً ما يعلم ان يكون مستندا قياسيا واضحا فى جواز عقد التأمين ٠٠٠ وأخسى بالذكر من تلك ما يلى :

- (١) عقد الموالاة -
- (٢) وضمان خطر الطريق عند الحنفية •
- (٣) وقاعدة الالتزامات والوعد الملزم عندالمالكية
  - (٤) ونظام العواقل في الاسلام •
- (ه) وكذلك أجد مستندا واضحا ودليلا محكما على جواز عقد التآمين في نظام مالي قانوني قائم عمليا في حياتناوهو من النظم العالمية ايفال ويطبقه ويستفيد منه علما الشريعة الاسلاميات الموظفون في كل قطر ، ويرونه اساسا ضروريال شرعا وعقلا .... ولا بد منه للعمل في وظائلا ... الدولة ، الا وهو نظام التقاعد والمعاش " .

اكتفى بهذا القدر من رأى الاستاذ الزرقاء،

انتقل الآن الى رد العالم الكبير المرحــــوم الشيخ محمد ابو زهــــرة :

#### يقول الشيخ ابو زهرة:

قبل البدأ في المناقشة ، نقرر ان الخيلان بيننا وبين من أباحوا عقود التأمين جملييية وتفصيلا محمور في دائرة واحدة لا يتجاوزهيييين وهي عقود التأمين التي تكون بين مستا مييين وشركة مؤمنة هي اجنبية عنه ، وهو اجنبي عنها وهما طرفان لكل منهما حقوق وواجبات •

ثم يقول: وننتقل الى القياس الذى اثبته، اذا قاس عقد التأمين على عقد الموالاة ، كما قاسه على تحمل العاقلة الدية ٠٠٠٠ وفي الحقيقة اننا دهشنا لهذه المقايسة بين عقد التأميسسن مع شركة استغلالية ٠٠٠ وبين عقد الموالاة وتحمل الدين من العاقلة ، وذلك لان عقد المسسوالاة ان يتفق شخص ممن اسلم من غير العرب مع عربسسي مسلم ان يلتزم العربي بالدية اذا جني ، ويلترم غير العربي وارثه اذا لسم يكن له وارث سواه ، فلم نستطيع ان نتمورجهسة بامعسة قط ، واستغربنا هذا من فقيه عظيسسم مثل الاستاذ الزرقان: وقد رد علينا استغرابنا بأن المقمود من التشبيه هو في التأميسسسن بالنسبة للمسئولية الجنائية ، فان العربسي

#### يتحمل الدية ، وهي من المسئولية الجنائية -

ولم يزدنا التوفيح الا غرابة ٥٠٠ وذلك لأن عقد الموالاة يجعل غير العربى في اسرة عربية ينتمى اليها ويكون كأحد أفرادها ، وكواحصد منها ، ويحمل اسمها ولقبها ٥٠ فهل يكصون من يعقد مع شركة استغلالية واحد منها ، ويكون عفوا في جمعيتها العمومية وله ان يتدخل فصى ميزانيتها يبين ما يجب في اوجه الاستغصال والانفاق ؟ واذا لم يكن كذلك فكيف يشبه عقصد التأمين بعقد الموالاة انه قياس مع الفصارق الكبير ٥٠٠ فلا جامعة قط تجمع المقيس مصيع

#### ثم يستطره الاستاذ أبو زهرة فيقول :

وان الاستاذ الجليل يعتبر عقود التسأميسن في كل صورها من التعاون الذي طالب بسسسه القرآن ، وطالبت به السنة ٠٠٠ ويرى السسسسة تعاون بين المؤمنين جميعا ، والشركة وسيسط هذا التعاون ،

ونحن نقول في رد هذا النظر انه لايمكنسنا ان نتصور ان التعاون ثابت بين المستأمنيسن الذين تعاقدوا مع شركة التأمين ، ولكل واحد منهم التزام منفرد ، وحقوق معينة منفسسردة، والا كان كل من يعقد عقدا مع نربة متعاونا مع كل العاقدين معها ، فمن عقد عقدا دع مسرف يكون متعاقدا مع كل العاقدين مده وحسسدا تصوير غريب ....

نعم ان أصل التأمين كان خماوني... ولكسن اليهود الذين استولوا على الاقتصاد بعد عصسر تجار البندقية قد حولوه من معناه التعاونييي الى هذا المعنى الاستغلالي الواضح - فمن يتمسك بمعنى التعاون بعد هذا التحويل الفريسيب مثله كمثله من يعتبر الخمر حلالا ، لأن أطهسا من العنب حلال .....

#### ثم يمضى الأستاذ أبو زهرة فيقول:

لقد آثار بعض العلماء شبهة فى عقىسسد التأمين غير التعاونى وهو ان فيه قمار أوكسبا بالباطل ٠٠٠٠ ولكن الاستاذ الزرقاء ينفى هسدا التشابه نفيا باتا ولأن القمارلعب وهسسدا جد ٥٠٠ ولأن القمار يؤدى الى البغضاء ويصسد

ان كون عقد التأمين عقد معاوضة لايمنسسع منه معنى القمار ١٠٠ بل اننا نقول انه غيسسر متعين ان يكون عقد معاوضة ، لان البدليسسسن غير ثابتين ١٠٠ ولا يوجد محل عقد متعين يكسون فيه احد البدلين غير متعين ١٠ واى معاوضــــة بين من يدفع عشرين ليأخذ مائة ؟ ثم أليــــــس هذا ربا ؟ ٠

#### شم يقول الأستاذ أبو زهرة:

ولقد قرر المانحون لعقد التأمين غيـــــر التعاوني أن فيه غررا ، فمحل العقد غيرشابت ، وغير محقق الوجود ، فيكون كبيع ما تخرجه شبكة المائد ، وكبيع ما يكون في بطن الحيسوان ٠٠ ووجه المشابهة ان المبيع في هذه المور غيـــر معلوم محله ، وغير مؤكد الوجود بل الوجـــود فيه احتمالي ٠٠٠ وكذلك في التأمين غيرالتعاوني محل العقد غير شابت ٠٠ نما هو محل العقبيد ؟ أهو المدفوع من المستأمن ، أم المدفــــوع من الشركة المؤمنة ١٠ أم هما معا باعتبــــار ان ذلك العقد من المرف • ولايكون مخرج الا علسي ذلك النحو ، ولا شك ان ما يدفعه المستأمسسسن غير متعين فقد يكون قليلا وقد يكون كثيهرا ، وقد يكون كل ما نص عليه في الاتفاق ٥٠٠ ومـــا تدفعه الشركة قد يكون قليلا وقد يكون كثيبرا وفى الكثير لاتدفع شيئا ٥٠ بل ترة ما أخسسذت مضافا اليه بعض ما كسبت -

أفيكون كل ذلك خاليا من الفرر ؟ ثم أليس هذا صرفا باطلا ، لأنه شراء دين بدين، ولأنه شراء ألف مقسطة ؟ والصحصرف

#### لابد فيه من كالتاني مسا

شم يتثول الأستاذ أبو زنر،

والآن نقرر النتيحة الذر - را و مسسا

### احدهمسسا ؛

ان التأمين التعاوني والاجتماعي حــــــلال شبهة فيه •

### : انیهمستا

اننا نكره عقود التأمين غير التعاونــــى للأسباب الآتية ؛

- أولا : لأن فيها قمارا أن شبية قمسسسار على الأقل •
- ثانیا : لأن فیه غررا ، والغرر لاتصح معـــه العقود -
- ثالثا ؛ ان فيه ربا ، اذ تعطى فيسسسة الفائدة ، وفيه ربا من جهسسسة اخرى ، وهو ان المستأمن يعطسسى القليل من النقود ويأخذ الكثير،
- رابعها ؛ انه عقد صرف ، لأنه اعطاء نقسسود في سبيل نيل نقود في المستقبسسل وعقد العرف لا يصح الا بالقبض -
- خامسا : لأنه لاتوجد ضرورة اقتصادية توجبه

| لطستور الثالست |
|----------------|
|                |

قرارات مجمع الفقه الاسلامى بمكة المكرمــــة شعبان ١٣٩٨ هـ ـ يوليـــو ١٣٩٨م

القرار الأول:

تعريم التأمين التجــسارى:

فى دورته الأولى فى ١٠ شعبان ١٣٩٨ ه المنعقدة فى مكة المكرمة وبعد الدراسة الوافية وتـــداول الرأى قرر مجلس مجمع الفقه الاسلامى بالاجمـــاع عدا ففيلة الشيخ مصطفى الزرقاء تحريم التأميـــن التجارى بجميع انواعه سواء على النفس او البضائسع التجارية او غير ذلك للأدلة الآتيــة :

أولا : عقد التأمين التجاري من عقود المعاوضات المالية الاحتمالية المشتملة على الفـرر الفاحش، لأن المستأمن لا يستطيــــــع ان يعرف وقت العقد مقدار ما يعطــــــى أو يأخذ ،

ثانيا: عقد التأمين التجارى فرب من فــــروب المقامرة لما فيه من المخاطرة فــــــى معاوفات مالية ومن الغرم بلا جنايـــــة او تسبب فيها ، ومن الغنم لا مقابسل ، او مقابل غير متكافى ، فان المستأمسان قد يدفع قبطا من الشآم. ثم يفسسس الحادث فيغرم المؤمن كل مدلغ الشأميسان ، وقد لايقع الخطر ومع ذلك يغنم المؤمسات اقساط الشأمين بلا مقابل ، واذا استحكمت فيه الجهالة كان قمارا ودخل في مسسوم النهى عن الميسر •

شالثا: عقد التأمين التجارى يشتمل على ( ربسسا الفضل ) و ( النساء ) فان الشركسسسة اذادفعت للمستأمن او لورثته او للمسفيد اكثر مما دفعه من النقود لها فهسسسو ( ربا فضل ) والمؤمن يدفع ذلك للمستامين بعد مدة فيكون (وبا نساء ) =

القرار الثانسي :

اباحة التأمين التعاونـــ :

قرر مجلس المجمع بالاجماع َجواز التأميــــرم التعاونى بدلا من التأمين التجارى المحــــرم والمنوه عنه آنفا للأدلة الآتية : شانيا: خلو التأمين التعاونى من الربا بنوعيـــه (ربا الففل) و (ربا النساء) فليســت عقود المساهمين ربوية ولا يستغلون ما جمـع من الاقساط في معاملات ربوية «

شالشا: انه لايفر جهل المساهمين في التأميــــن التعاونيبتحديد ما يعود عليهم من النفـع لأنهم يتبرعون • التأمين الاسلامسى في مرحلة التطبيق

أفرد هذا الجزء من البحث لتجربة السودان •

فى أبريل ١٩٧٧ صدر قانون بنك فيمل الاسلامسسى السود انى لسنة ١٩٧٧ ونع القانون على انشاء بنسك يسمى بنك فيمل الاسلامى السود انى ويسجل شركة مساهمة عامة وفق قانون الشركات لسنة ١٩٢٥ ويكون مركسسره الرئيسى فى الخرطوم ، ونع القانون على اغسسراف البنك ورأس ماله واستثنائه من تطبيق بعض القوانيسن وعلى الاعفاءات التى منحت له وعدم جواز معسسادرة اموال البنك او تأميمها او فرض الحراسة او الاستيلاء عليها ، ونص القانون على ان ما ينطبق على البنسسك ينطبق على الشركات التى ينشأها ،

جاء في المادة (٤) الخاصة بالاغراض، مايأتي:

" يعمل البنك وفقا لاحكام الشريعة الاسلاميــــة على تدعيم تنمية المجتمع وذلك بالقيام بجميــــــــــال الاعمال المصرفية والمالية والتجارية واعمـــــال الاستثمار كما يجوز لملتحقيق اغرافه انشاء شركـــات تأمين تعاوني او شركات اخرى ٠٠٠٠٠ " •

تأسس البنك وباشر اعماله فى ١٠ مايو١٩٧٨ وكان ان تقدمت سلطات البنك بالاستفسار رقم (٣) حسسول التأمين (\*) لهيئة الرقابة الشرعية الخاصة بالبنسك يستفسرها " هل يجوز فى نظر الشرع انشاء شركسسة "أمين تعاونى والدخول فى اعمال التأمين عامسسة" وأجابت الهيئة على الاستفسار بأن :

"التأمين التعاوني جائز شرعا باتفاق جميسع الفقها، بل هو مرغوب فيه ، لانه من تبيسسل التعاون على البر ، وعلى هذا يجوز ان ينشسسي البنك شركة تأمين تعاوني تزاول ما يحقق المطحسة من أنشطة التأمين المختلفة على ان يكون المعنسسي التعاوني ظاهرا فيه ظهورا واضحا ودلك بالنسسس مراحة في عقد التأمين على ان المبلغ الذي يدفعه المشترك يكون تبرعا منه للشركة ، يعان منه مسسن يحتاج الى المعونة من المشتركين حسب النظسسام المتفق عليه بشرط الا يتعارض مع احكام الشريعسسة الاسلامية " .

وبما ان البنك قد باشر اعماله ولم يكن قــــد أنشاً شركته للتأمين بعد فقد توجهت سلطات البنــك لهيئة الرقابة الشرعية بالاستفسار رقم(١٢) حــــول التأمين لدى الشركات التجارية :

<sup>(\*)</sup> انظر الملحق الذي يحوى فتاوي هيئة الرقابـــة الشرعية لبنك فيصل الاسلامي السوداني حــــول التأمين •

" هل بجوز المعنك الاسلامي حماية لأموالمسسات ومعتلكاته واستئمارات وأموال ومعتلكسسسات المتعاملين معه والمودعين لديه ان يقسمسوم بالتأمين عليها فد المخاطر المذخرة لسسسدي شركات التأمين التجاربة نظرا لعدم وجسسسود شركات تأمين تعاونيه في الوقت الحافر والسسي حين قيام تلك الشركات التعاونية في السسودان او في اي مكان اخر في العالم الاعلامي"-

وقد اجابت الهيئة بأنها: "تسسسرى أن التأمين التجارى غير جائز شرعا، وهذا هسبر رأى اكثر الفقها الذين بحثوا هذا الموغسوع: ولكن هؤلا المانعين قد اختلفوا في أسسسات المنع وجملة الاسباب هي الغرر، والربسا، والقمار، فمن الفقها من يرى ان جميع هسذه المحظورات موجودة في عقد التأمين التجسساري ومنهم من يرى وجود بعضها فقط، وترى الهيئة ان المانع من جواز التأمين التجاري هسسسو الغرر وهذا هو المحظور المجمع على تحققه فسي عقد التأمين بالمنسساء "عقد التأمين الملحق المنافقوي رقم (١٢) في الملحق) ،

فى اواخر عام ١٩٧٨ سجلت اول شركة تاميان اسلامية وباشرت اعمالها واستعرض فيما يلسسسى الملامح الرئيسية للشركة :

- (أ) سجلت الشركة شركة خاصة بموجب قانون الشركسسات لسنة ١٩٢٥ باسم " شركة التأمين الاسلامي ١٩٢٥ المحدودة " وكان بنك فيصل الاسلامي السود انسسى حامل أغلبية الأسهم التأسيسية فيها •
- (ب) بما ان بنك فيعل الاسلامى السودانى هو المسلكة أنشأ الشركة ، فقد استثنيت قانونيا من تطبيسق القوانين المنظمة للتأمين واعفيت اموالهسسا وأرباحها من جميع انواع الضرائب ،
- (ج) حدد عقد التأسيس رأس مال الشركة بمليـــــون جنيهاسود انيا ،ونص بند الاغراض بأن تخفع جميــع معاملات الشركة في مجال التأمين أو غيره لمــا تفرضه احكام الشريعة الاسلامية ، ثم بيـــــن الاغراض بتفصيل ومنها مزاولة اعمال التأميــن واعادة التأمين والقيام باستثمار اموالهـــا في المجالات المختلفة التي تراها مناسبة .
- (د) للشركة جمعية عمومية ومجلس ادارة مكون من سبعة اعضاء ولحملة وثائق التأمين ممثلان من بيــــن اعضاء المجلس •
- (ه) تنص شروط وثائق التأمين التي تعدرها الشركـــة على مايلي :

<sup>&</sup>quot; السامين بموجب هذه الوثيقة خاضع لعقــــارس الساسي للشركة حيث تمـــارس عملياتها على الاساس التعاوني طبقا للشريعـــة الاسلامية " ،

- (و) تطبيفا للتآمين السارني الاسلامي تحتفظ الشركة بحسابين منفعلين احديما حساب المؤسسين تحفيط فيه الشركة حسابا منفعلا لرأس المسسسسال واستثماراته ولا يسنحق المؤسسون اي نصيب مسسن ما يسمى بالفائن والذي يأتي توفيح المقسسود به فيما بعد ، اما الرساب الافر فهو مايسمسى حساب المشتركين (عرفهم النظام الاساسي بأنهم حملة وشائق التآمين المادرة من الشركة) تحفظ فيه الشركة حسابا منفعلا لنشاط الشركة فسسس اعمال التأمين ، يضاف لحساب المشتركيسسن اقساط التأمين التي دفعوها وتخصم منه مصاريف الخدمات والادارة وأقساط اعادة التأميسسن والمطالبات ، ويعامل الفائض بعد خمم الاستهلاك، الديون الهالكة وتخصيص الاحتباطيات علسسسي
- (۱) یجوز لمجلس الاد ارق آن یخمس کسسسل الفائض او جزع منه گاحتیاطی عسسسام او ای احتیاطیات اخری •

من كل ذلك يتضح معنى التأمين التعاونـــــــــة الاسلامى حيث ان الشركة فى حقيقتها شركــــــــــــــل للمستأمنين الذين دفعوا الاقساط على سبيــــــل التبرع ويعود عليهم هم الفائض ولا يحمل اصحــاب راس المال على مقابل مادى من اعمال التأمين٠

- (ز) تعمل الشركة في كل انواع التأمين باستثنــا ؛ التأمين على الحياة «
- (ح) هناك الجانب الاجتماعی والخیری من نشــــاط الشركة ، فقد جاء فی اغراض الشركة ان لهــات ان تنشیء او تعاون ای مدارس او مؤسســـات او ای نشاط علمی او صحی او ریاضی او ای عمــل من اعمال بـــر .
- (ط) لقد سلخت الشركة اربعة اعوام من عمرهــــــا المديد ـ باذن الله ـ اذ بدأت اعمالها فــــى يناير ١٩٧٩ ومركزها الرئيسى فى الخرطوم ولها فروع فى السودان ولها فرعان فى جدة والريــاض بالمملكة العربية السعودية •
- (ى) ومما يجدر ذكره ان الشركة قد درست نظامــــارى بديلا لنظام التأمين على الحياة التجـــارى المعروض ويسمى المضاربة الاسلامية للاستثمـــار والادخار والتكافل وقد تقدمت بالوشائق الخاصة بهذا النظام لمهيئة الرقابة الشرعية الخاصــة بالشركة وتخفع المهيئة النظام حاليا للدراســة والتحـيــم قبل اعدار فتوى بشأنه .

#### اختتم البحث بالتساؤلين التاليين :

- (۱) يشير بعض الفقها والكتاب المسلمين السيسين التأمين التعاوني ويقولون ان التأميسيين التعاوني ويقولون ان التأميسيين نشياً تعاونيا، ويكاد قولهم ان يوحى بيأنهم يجيزون التامين التعاوني في نشأته الاولسين والمعلوم ان هذا النوع من التأمين التعاوني يقوم على مبادئ وتشديل الخمسة المعروفسية اليس هذا النوع من التأمين التعاوني مختلفا عن التأمين التعاوني بمفهومه الاسلامي ؟
- (۲) عندما تناولت طبیعة عقد التأمین التجسساری فی النظام الانجلیزی وضحت آن شراح قانسسون التأمین الانجلیزی انفسهم مختلفون حول طبیعة العقد وان احد الرابین یری انه عقد قمسسار ورهان فحکیف یتسنی لبعض الفقها المسلمیست ان یسقطوا هذا الرأی من حسابهم ویتجسساوزه الی القول باباحة عقد التأمین علی اساس انسه لیس فیه قمار او رهان ؟ ۰

الملحــــق -فتـــاوى هيئة الرقابة الشرعيـــة لبنك فيمل الاسلامى السودانــى ( YPA1 )

الفمسسسلالأول

\_

التأميــــن

- الاستفسار رقم(۱۲) حول:
   التأمين لدى الشركات التجارية
  - الاستفسار رقم (۱۳) حول :
     اعادة التأميــــن
- الاستفسار رقم(١٦) حول : التأمين على البنك ومشاريعه مؤقتا -
- الاستفسار رقم (٢٦) حول :
   عمولات اعادة الشأمين والأرباح على الاحتياطيات

## الاستفسار رقم (٣) حول التأمين

هل يجوز في نظر الشرع انشاء شركة تأميسست تعاوني والدخول في اعمال التأمين عامة وهل توافسق الهيئة على المقترحات الموضحة أدناه :

- (۱) ان تسأخذ المؤسسة شكل هيئة تأمين تعاويسسسي ذات قسط مقدم •
- (٢) ان يتضمن جدول الشروط العامة التي يشترطهـا البنك عند مشاركته في اي مشروع بوجوب التأمين ضد الاخطار التي يقررها البنك لدى المؤسســـة المقترحة ،
- (٣) اضافة شروط خاصة الى عقد التأمين تبـــــرد الطبيعة المميزة للتأمين التعاوني ، وبعفــة اساسية يمكن اضافة الشروط الثلاثة التاليــــة بعد افراغها في الميغة القانونية اللازمة:

أولا : شرط التخصيص

ثانيا : شرط المشاركة في الفائض

ثالثا : شرط الاستثمار

#### الإجابة على الاستفسار حول شركة التأمين التعاوني :

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علــــاء سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيـــاء والمرسلين وبعد فهذه اجابة عن الاستفسار حــــول التآمين التعاونى :

التأمين التعاونى جائز شرعا باتفاق جميسط الفقها، بل هو أمر مرفوب فيه ، لأنه من قبيسل التعاون على البر، وعلى هذا يجوز ان ينشى الهبنسك شركة تأمين تعاونى تزاول ما يحقق المصلحة من انشطة التأمين المختلفة على ان يكون المعنى التعاونسسى ظاهر فيه ظهورا واضحا ، وذلك بالنص صراحة فى عقسد التأمين على ان المبلغ الذى يدفعه المشترك يسكون تبرعا منه للشركة ، يعان منه من يحتاج السسسى المعونة من المشتركين حسب النظام المتفق عليسسه بشرط الا يتعارض مع احكام الشريعة الاسلامية .

هذه فتوى عامة بالنسبة للتأمين التعاونسس ، اما المقترحات التى وردت فى المذكرة المرفقسسسة وهى :

- (۱) أن تأخذ المؤسمة المقترحه مثل منة تأميسسن تعاوض ذات قسط مقدم لا تربي المقتل ما يمنسسع شرعا من ان تأخذ المؤسمة عدا النا المكسال التأمين التعاوني ما داء، شراب تات سسارض مع ما وفحنا في الفنوي العاد،
- (٢) ان يتضمن جدول الشروط العامة من بالترطيسسا البنك عند مشاركته في اي مشروم شرخا موحسسب التأمين قد الاخطار التي بقررها المن للسحدي المؤسسة المقترحة ، هذا الشرط جاءز والوفساء به واجب ، لأن الأصل في الشروط الجواز والمحسة اذا كانت برضا المتعاقدين ، الا مادل دلبسسل شرعي على منعه ، ولم نجد ما يمنع هذا الشسرط شرعا .
- (٣) ان تضاف شروط خاصة الى عقد التأمين تبــــرز الطبيعة للتأمين التعاونى ، وقد نص الاقتسراح على اضافة ثلاثة شروط هى : شرط التخصيص ، وشرط المشاركة فى الفائـــف ، وشرط الاستثمار •

اما اضافة شرط الاستثمار الذي يعطى للاستثمار الذي يعطى المؤسسة الحق في استثمار فائض الارباح بالكيفية التي تراهامناسبة وفقا للأوجه المشروعات للاستثمار في الشريعة الاسلامية فلا مانسع منه شرعاء

وكذلك اضافة شرط التخصيص الذي يعطى المؤسسسة الحق في مطالبة حاملي الوثائق بمقدار نصيبهسسسسم في الزائد من الخسارة على الاقساط المدفوعة اذا لسم تكف الاقساط لسداد التعويضات المطلوبة .

هذا وتود الهيئة ان تنبه الى ان اضافة هـــده الشروط الى وشيقة عقد التأمين المتعامل بها فـــى شركات التأمين التجارية الحالية لاتكفى ، بل لا بـد من مراجعة الوثيقة وازالة كل شرط يتعارض مع احكسام الشريعة الاسلامية .

#### استفسار رقم (١٢) حول التأمين لدى الشركات التجارية:

تتعرض اموال البنك لكثير من المخاطر كالسرقة والحريق والاختلاس وخيانة الامانة والحوادث البريسية والبحرية وغير ذلك من المخاطر التى درجت البنيوك التجارية على التحصن فدها بالتأمين التجارى حتسى اذا ما وقع الخطر المؤمن فده وجدت تلك البنيسوك في اموال التأمين ما يعوفها عما لحقها من خسارة .

ونظرا لفخامة الاموال المملوكة للمنك بما فسسى ذلك ايداعات العملاء وللمشروعات الذي تنشؤها اوتشارك فيها وما يرتبط وتحربك الاموال داخل الغاز و رجسه وبالاستثمار عموما من مخاطر النسامين عليها معبد معرفان و

#### والسؤال هوع

هل يجوز للبنك الالامى حماية فموالت عممنلكاته واستثماراته واموال وممتلكات المتعاملين معسسسه والمودعين لديه ان يقوم بالتأمين عليها ذد المناطسر المذكورة لدى شركات التامين التحاربة نظرا لعسدم وجود شركات تامين تعاونية في الرقت العافر والسبي حين قيام تلك الشركات التعاونية في المود رساو في الي مكان اخر في العالم الاسلامي ؟

#### الاجابة عن الاستفسار رقم(١٢):

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علــــاء سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيــــاء والمرسلين وبعد فهذه اجابة عن الاستفسارالمذكور٠ التأمين التجارى من المعاملات الحادثة التسسى تناولها فقها الشريعة الاسلامية بالبحث في المؤتمرات والندوات وفي بحوثهم الخاصة وقد اختلفـــــت آراؤهم في هذه المعاملة من حيث الجواز وعدمــه افمنهم من أجاز التأمين التجارى بجميع انواعه ومنهم من منعه بجميع انواعه ، ومنهم من منع التأميـــن على الحياة وأجاز انواع التأمين الاخرى وقد اهتـــم مجمع البحوث الاسلامية بهذا الموضوع وكان امام المجمع في مؤتمره السابع سنة ١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م زهــــائ الاسلامية مختلفة من حيث حكم التأمين في الاقطـــار النحو الذي ذكرناه ، ومختلفة كذلك من حيث طــرق الستباط الحكم ودليله (١) ولا يزال الموضوع ينتظــر دراسة مجمع البحوث واصدار توصية بشأنه ،

وترى الهيئة ان التأمين التجارى غير جائسسوا شرما ، وهذا هو رأى اكثر الفقها ً الذين بحشسوا هذا الموضوع <sup>(۲)</sup>، ولكن هؤلاء الفقها ً المانعين قسد اختلفوا في اسباب المنع ، وجملة الاسباب هسسسي

<sup>(</sup>۱) مجمع البحوث الاسلامية ، المؤتمر السابـــــع شعبان ۱۳۹۲ ه سبتمبر ۱۹۷۲ م بحوث اقتصاديــــة وتشريعية ۱٤۷ ـ ۲۰۰۲ -

<sup>(</sup>۲) وهو الرأى الذي انتهى اليه المؤتمر العالمــن الاول للاقتصاد الاسلامي بمكة المكرمة ١٣٩٦هـ ١٩٧٦م

الغرر ، والربا ، والقمار فمن الفقها ، من بسسسرى ان جميع هذه المحظورات موجودة عن الشامين الشجسارى ومنهم من يرى وجود بعضها فقط ، وترى الهيئسسسة ان المانع من جواز الشامين النجارى هو الغسسسر، وهذا هو المحظور المجمع على تحققه في عقد الناميس الشجارى عند القائلين بالمنع =

وأصل المنع من عقود الغرر ورد فى حديد وراه الثقات عن جمع من الصحابة الله وسلم الله ملسى الله عليه وسلم نهى عن بيع الغرر (۱) وقد وضلم الأحمة المجتهدون شروطا للغرر المفسد اكثرهامتفسق عليه وبعضها مختلف به ، وترى الهيئة ان الشسروط التى يجب ان تتوافر فى الفرر ليكون مؤشرا ومفسدا للعقد هى ؛

- (۱) ان يكون الغرر في عقده من عقود المعاوضـــات المالية -
  - (۲) ان یکون کثیرا ۰
  - (٣) ان يكون في المعقود عليه اصالة
    - (٤) الا تدعو الى العقد حاجة =

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب الغرر وأثره للدكتور المديـــــق محمد الامين الفريـر ٥٩ - ١٢٠

وهذه الشروط متفق عليها بين المذاهب الأربعـــة ما عدا الشرط الاول فهو مأخوذ من مذهب المالكيـــة، اما المذاهب الثلاثة فلا توافق على هذا الشــــرط لأنالفرر عندهم يؤشر في عقود التبرعات ايضا (1).

وترى الهيئة ان الثلاثة شروط الاولى متحقق .....ة ، في عقد التأمين التجارى فهو عقد معاوفة مالي....ة ، والمغرر فيه كثير ، وفي المعقود عليه اصالة ، ام...... الشرط الرابع فغير متحقق فيه لان الناس في جميد......ذه البلاد في حاجة الى الخدمات التي تقدمها هـ......ذه الشركات ،وقد تعامل كثير منهم معها تلبية لهـ....ذه الحاجة ........ذه

والحاجة الى العقد هى ان يصل الناس الى حالسة بحيث لو لم يباشروا ذلك العقد يكونون فى جهسسد ومشقة ، لفوات مصلحة من المصالح المعتبرة شرعسا، ويشترط فى الحاجة التي تجعل الغرر غير مؤشر فسسسى العقد شرطان :

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق ٨٣هـ ٦١٢ ، ٢١٥ ، ٤٢٥

- (۱) ان تكون الحاجة عامة أو سامة ، فالحاجة العامة هي ما يكون الاحتياج فيها شاملا لجميع الناس، والحاجة الخاصة هي ما يكون فيها الاحتياساج خاصا بطائفة من الناسكاهل بلد أو حرفة ٠
- (۲) ان تكون متعينة ، ومعنى تعينها ان تسسسد جميع الطرق المشروعة للومول الى الغرض سسوى ذلك العقد الذى فيه الغرر ، لأنه لو امكسس الوصول الى الغرض عن طريق عقد اخر لاغرر فيه او فيه غرر مغتفر فان الحاجة الى العقد الذى فيه غرر لا تكون موجودة في الواقع .

فاذا توافر هذان الشرطان جازت مباشرة العقد الذي غرر لكن يجب ان يقتص على القدر الذي يزيدل الحاجة فقط عملا بالقاعدة المعروفة (الحاجة تقدر الداجة تقدرها (۱))

وتطبيقا لهذه الغوابط ، فان الهيئة تسسرى انه لايجوز للبنك ان يقوم بالتأمين على امواله لسدى شركات التسأمين التجارية ، لأن الحاجة الى التأميسن لدى تلك الشركات فير متعينة ، لان البنك يمكنسسه ان يؤمن على امواله لدى شركة التأمين التعاونسس التى اقترح في استفساره رقم (٣) ووافقت الهيئسسة عليه ، واصبحت في حكم الشركة القائمة وفي هسسذا الجواب عن الاستفسار رقم (١٢) ،

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ۹۹۵ - ۲۱۲ •

## استفسار رقم(١٣) حول اعادة التأمين :

لا قيام لشركات التأمين ولا ازدهار لصناعــــدة التأمين الا بترتيبات اعادة التأمين و اعــــادة التأمين ، تأمين من نوع خاص اذ تقوم شركـــــة التامين ( ويسمى التأمين هذا بالتامين المباشــر ) بدفع جزء يتفق عليه من اقساط التأمينالتي تحصـــل عليها من جمهور المستامنين لشركة اعادة تأميـــن تضمن لها نظير اقساط اعادة التأمين هذه مقابلــــة جزء من الخسائر ،

وعند وقوع الخطر المؤمن فده يلجاً المستامـــن الى شركة التامين المباشر مطالبا بجبر ما لحقـــه من خسارة فتقوم هذه الاخيرة بدفع كل الخسارة علـــي ان تطالب شركة اعادة التامين بعد ذلك بدفع جـــيز التعويض حسب نموص اتفاقية اعادة التامين المبرمــة بينهما • واتفاقية اعادة التامين علاقة عقديـــــة بين شركة التامين المباشر وشركة التامين ولا شـــان لجمهور المستامنين بها •

والعرف السارى ان تدفع شركة اعادة التأميـــن لشركة التأمين عمولة لتغطية مصاريفها الاداريــــة اللازمة للحصول على اقساط التأمين فى المقـــــام الاول مع اضافة قدر فطيل كـأجر شركة التأميــــن نظير ماقامت به من عمل ٠ رفى سهاية كل عام بعد ان تقوم شركة اعسسادة التأمين بعمل حساب الأرباح والخسائر، ادا تبيسسن انه فناض من اقساط اعادة التأمين شيء بعد خسسسم النفقة الادارية ودفع التعويضات للمتضررين فسسسان شركة التأمين ـ في التسأمين التجاري ـ تستحق فسي العادة عمولة ارباح عبارة عن نسبة مئوية من هسذا الفائض، ولكن اذا زادت التعويضات المدفوعة عسسن جملة اقساط اعادة التأمين فان تبعة الخسسسارة تقع على عاتق شركة اعادة التأمين ولا تتحمل شركسة التأمين نصيبا في الخسارة -

كما ان العرف آجرى ـ فى التأمين التجـــارى ـ على ان تقتفى شركة اعادة التأمين من شركــــــا الـــامين المباشر معر فائدة (بمعدل ٥٣٪ الـــــ المتوسط) عن المبالغ التى تقوم هذه الشركـــــة الاخيرة باحتجازها كاحتياطى لمقابلة الاخطار السارية وجرى العرف على ان توظف شركة التأمين هـــــــــــذا الاحتياطى باقرافه بمعر فائدة يزيد عن ٥٣٪ محتفظة بالفرق بين معرى الفائدة و

ولقدواجهتنا مسألة اعادة التأمين هذه عنسد التفكير في انشاء شركة التأمين التعاوني اذ كمسا ذكرنا فان عدم اجراء ترتيبات اعادة تأمين قسسد يترتب عليه تقويض المشروع اذ ان الاعتماد علسسي اقساط التأمين ورأس مال الشركة قد يسترتب عليسه في حالة حدوث خسائر خخمة ، انهيارالشركسسسسة

وبقاء مناعة التأمينالي الأبد في أيدى اليهود الذيبن يسيطرون مع الأسف على هذه الصناعة -

ونظرا لعد عجرت هيئة تأمين تعمل على النظسام النه على النظسام النه على الفرورة تقتفى اعادة التأمين فسسى الوقت الحافر لدى شركات اعادة التأمين المعووفسة وذلك الى ان تقوم مثل هذه الهيئة التعاونية لاعسات التأمين وقيام هذه الهيئة مرتبط بنجاح شركسسات التأمين التعاونية وتكوينها لاحتياطيات معقولسسة كما ان نجاح شركات التأمين التعاونية واستمر ارهسا مرتبط بدوره بمسألة اعادة التأمين •

#### لكل ذلك نسأل :

هل يجوز للفرورة عمل ترتيبات اعادة تأمين مع شركات اعادة التأمين التجارية حتى تقوم شركسسة اعادة تأمين تعمل وفق احكام الشريعة السمحا اعلما بأننا سنراعي في اتفاقية اعادة التأمين تجنسب المحظورات الشرعية وبالأخص ؛

(۱) ستقوم الاتفاقية على اساس المشاركة بيننــــا وبين شركة اعادة التأمين بمعنى ان شركــــة اعادة التأمين مقابل تنازلنا عن هه للمحسن محملة اقساط التأمين المتحصلة ستضمن لنــــا ٩٠ لا من الخسارة التى نتعرض لها ــ وسنقلـــل تدريــجيــا نسبة ما تدفعه لشركة اعــــادة

الشأمين ـ وتقل بالتالى النسبة التي يتعملونهسا من الخسارة •

- (٢) لن نتقاض أية عمولة من شركة اعادة التأمين •
- (٣) لن نتقاضي عمولة ارباح من شركة اعادةالشأمين -
- (٤) لن نحتفظ بأية احتياطيات عن الاخطار الساريـــة حتى لا نفطر الى دفع فوائد ربوية عنها •
- (ه) لا نتدخل فی طریقة استثمار شرکة اعادة تعامیسن لاقساط اعادة التأمینالمدفوعة لها ولیس لنسسسا ای نصیب فی عائد استثماراتها ، کما اننسسسا بالتالی لسنا مسئولین عن ایة خسارة قد تنعسسرض لها ،

نكرر القول ، أن لجو عنا الني التعامل مسلم شركات اعادة التأمين التجارية أملته الفلسسرورة الا يترتب على عدم اعادة التأمين ، قبر فكسسس التأمين التعاوني في المهد وبقاء عناعة التأميسان في أيدى اليهود والمستغلين وفي هذا الاجراء المؤقست الذي نلجأ اليه لاعادة التأمين معلحة محققة للاسلام تمكن من ازدهار عناعة التأمين المتسقة مع المنهسج الاسلامي وتمهد لقيام شركات اعادة تامين اسلاميسسة في وقت قريب باذن الله ،

#### الاجابة عن الاستفسار رقم(١٣) :

اما الجواب عن الاستفسار رقم (١٣) " اعادةالتأمين" فانه يخفع ايضا للضوابط ، المتقدمة ، لأن عقــــد اعادة التامين التجارى لافرق بينه من حيث حقيقتــه وبين عقد التأمين التجارى ، فهو عقد تأميــــن تجارى يكون المؤمن له فيه شركات التأمين بدلا مـــن الأفراد ، والفوابط التى ذكرناها تقفى بمنع اعـادة التأمين الا اذا دعت اليه الحاجة المتعينة ، فهـــل التأمين الا اذا دعت اليه الحاجة المتعينة ، فهـــل هناك حاجة الى اعادة التأمين ، اى هل تكون شركـــات التأمين في مشقة وحرج اذا لم تتعامل مع شركـــات التأمين ؟

الاجابة عن هذا السؤال تقع مسئوليتها على ادارة البنك وخبراء التآمين فيه ، وقد ورد في الاستفسار ما يدل دلالة واضحة على وجود الحاجة الخاصة الى اعادة التأمين ، جاء في اول الاستفسلسلار لا قيام لشركات التأمين ولا ازدهار لعناعة التأميسن الا بترتيبات اعادة التأمين ) وجاء في وسطه ؛

( هل يجوز للفرورة (1) عملترتيبات اعادة تأمين

<sup>(</sup>۱) الفرورة بالمعنى الفقهى غير متصور وجودها فسس التأمين ، لأن الفرورة هى " ان يبلغ المسرء حدا ان لم يتناول الممنوع هلك او قسسارب) الأشياء والنظائر السيوطى القاعدة الرابعسية وواضح ان المراد بالفرورة هنا الحاجة لان عسدم التأمين او اعادته لا يترتب عليه خوف الهلاك -

مع شركات اعادة التأمين التجارية حتى تقوم شركسات اعادة تسأمين تعمل وفق احكام الشريعة الممحسساء وتكرر مثل هذا في اكثر من موقع في الاستفسار ،

اذا كان هذا هو رأى فبرا السنك وادار نسسسه فان الهيئة ترى جواز اعادة التأمين لوجود الحاجسسة المتعينة مع ابدا الملحوظات والتحفظات التالية إ

- (۱) ترى الهيئة ان يقلل مايدفع لشركة اعــــادة المتأمين الى ادنى حد ممكن ـ القدر الـــــدى يزيل الحاجة ـ عملا بقاعدة الحاجة تقدريقدرها وتقدير الحاجة متروك للخبراء في البنــــك فاذا رأوا ان ٥٥٪ التي جاءت في الاستفســار (بند ۱) هي الحد الادني ، فلا اعتراض للهيئــة عليه ، كما انه لا اعتراض على النسبة التـــي ستضمنها شركة اعادة التأمين من الخسارة التــي تتعرض لها شركة التأمين التعاوني ،
- (۲) توافق الهيئة على ماجاء فى الاستفسار (بنسبد ۲ و ۳ ) من ان شركة التآمين التعاوني لسسسن تتقافى عمولة ارباح ولا أية عموله اخرى مسسبن شركة امادة التآمين ٠
- (٣) توافق الهيئة على ما جاء في الاستفسار (بنسدة) من أن شركة التأمين التعاوني لن تحتفسسط بأي احتياطيات عن الافطار السارية ، لان حفظهما يترتب عليه دفع فائدة ربوية لشركة اعسسادة التأمين •

- (٤) توافق الهيئة على ماجاء في الاستفسار (بنسده) من عدم تدخل شركة التأمين التعاوني في طريقسسة استثمار شركة اعادة التأمين لاقساط اعسسادة التأمين المدفوعة لها ، وعدم المطالبة بنصيب في عائد استثمار اتها وعدم المسئولية عسسسن الخسارة التي تتعرض لها .
  - (ه) ترى الهيئة ان يكون الاتفاق مع شركة اعسسادة التأمين لأقصر مدة ممكنة وان يرجع البنك السسى الهيئة اذا اريد تجديد الاتفاق -
  - (٦) تحث الهيئة البنك ان يعمل منذ الآن على انشاء شركة اعادة تأمين تعاونى تغنيه عن التعامــــل ه شركة اعادة التأمين التجارى -

## الاستفسار رقم (١٦) حول التأميسسن :

الحاقا للاستفسارات أرقام (٣) ، (١٢) ، (١٣) ، المرفوعة لكم بخصوص موضوع التأمين وفتاوى الهيئلية الموقرة بعددها •

" لسنا في حاجة الى تأكيد اهمية التاميسسن ودوره في كفالة الامان وحماية الاموال ١٠ بل لاتعسدو الحقيقة اذا قلنا ان التأمين يكاد يصبح نشاطسسا اساسيا لا بد منه " ؟؟ .

وكما تعلم الهسيئة الموقرة ، فان قانسسون بنك فيعل الاسلامي السوداني لسنة ١٩٧٧م يستثنسي السنك من الخفوع للقوانين المنظمة للتآمين و وغيم ان الاستثناء عريح وففقاض ، الا انه من المؤسف قيسد عند التفسير بأنه لايشمل الاستثناء من التآميسين الاجباري في حالة العربات مما افطر البنك الى اجسراء التآمين الاجباري عن عرباته = والخوف ان يمتد هسندا التفسير الفيق للاستثناء فيجد البنك نفسه مفطسسرا الى المتامين على البفائع التي يستوردها مباشرة أويسهم أو يشترك في استيرادها مع عملائه وشركائه فسستمار همليات الاستثمار ه

وحتى اذا نجعنا في اقتباع السلطات بأن الحكمية التي توخاها المشرع من الاستثناء تنتفى اذا خضيع البنك لقوانين التأمين الاجباري على الواردات فاننا نظل مع ذلك مواجهين بمشكلة المتعاملين مع البنيك في مجال التجارة الخارجية اذ ان الاستثناء قامييل على البنك ولايمكن الاجتهاد في التفسير لافييلان مع البنك من هذا النعى الواضح اذ القاعدة الأمولية تقرر انه (لااجتهاد مع وضوح النعى) •

المتعاملون مع البنك اذن مطالبون بالتأمي المرولا على احكام القانون وهنا تثور المعوب العملية التى تجعل البنك امام خيارين لاثالث لهما:

(1) اما ان يقبل الدخول في عمليات مشاركة وتمويسل للواردات مع عملاً عليهم التزام قانونـــــــى بالتأمين مع ترك التأمين للعملاً يقومون بــــه على مسئوليتهم المنفردة ، وفي هذا الاجـــراً مافيه من مآخذ ، اذ ان التأمين ينهب علــــي عملية يمولها البنك او يشترك فيهاولا يستساغ شرعا القول بتحميل العميل بكل وزر التأميـــن مع تبرئة دمة البنك المشارك من كل محظــــور شرعى بل ان مثل هذا القول ان مع نظرا،فانـــه لا يهم عملا،لأن فيه اغراً للعملاً فعاف النفــوس على محاولة الحمول على تعويفات من شركــــات التأمين بأى أسلوب لأن ماينالونه عن هـــــدا الطريق السهل الذي يجنبهم مخاطر المفاريـــة

سيكون بلا شك أوفر مما سينالونه اذا اقتسمــوا ارياح المهقة الحلال معالبنك «

ولا يمكن الاحتجاج بأن البنك يمكن أن يقاسم امثال هؤلاء في التعويفات التي تدفعها شركسات التأمين التجارية ، لأن البنك ينظر الى معسدر هذه التعويفات الذي لايخلو من شبهة وان فعسسل يكون قد وقع في تعارض اذبينما يمتنع عسسسن التأمين التجاري بنفسه خوفا من الشبهة يمسسديده الى أموال التأمين المحرمة =

(ب) والخيار الثانى ان يتوقف البنك عن التعاميل فى مجال التجارة الخارجية بالكلية وفى هـــــــذا تعطيل لأهم مجال من مجالات الاستثمار المتاحية للبنك وبالتالى شل لانطلاقته مما ينعكس علييية الجمهور فى سلامة النظرية الاقتصاديييية الاسلامية لا قدر الله ٠

فاذا أضفنا الى ذلك ان اموال البنك وأمسوال المودعين لدية ممن ائتمنوا بالبنك على اموالهـــم لحفظها او استثمارها في الأوجه المشروعة معرضـــة لكثير من المخاطر كالسرقة والحريق واختلاس وغيرهــا لتبين ضرورة التأمين على هذه الاموال على النحـــو الذي سقناه في الاستفسار رقم (١٢) المرفوع الـــــى المهيئة الموقرة ،

وفي هذا المدد لا بد من التنويه بأن المخاطسير التي يتعرض لها البنك الاسلامي اكثر من المخاطسسير التي يتعرض لها غيره من البنوك التجارية او بيسوت التمويل ، اذ ان اعدا الاسلام يتربعون بالبنسسسك الدوائر ولا يتورعون عن توجيه الفربات اليه ولا شسك انه اذا شاع بين هؤلا ان البنك غير مؤمن عليسسه فانهم لن يتورعوا عن اتباع أض الأساليب لتقويض هذه المؤسسة ظنا منهم انهم بذلك يقفون على فكرة البنوك الاسلامية ويقبرون الى الأبد النظرية الاقتصاديسسسة الاسلامية -

لكل ذلك رأينا التوجه الى هيئة الرقابــــــة الشرعية الموقرة بهذا السؤال :

نظرا لأن قيام مؤسسة التأمين التعاونية الاسلامية التى اقترحناها وبدأنا الاعداد لها بعون اللـــــه تحتاج الى بعض الوقت ريثما تكتمل الدراسات الخاصــة فقد ترى الهيئة الموقرة ان من الغفلة او السنــــة ترك البنك دون تأمين حتى قبل المؤسسة وفي ذلــــــك تعريض لأموال البنك وأموال المودعين لديه وعملائــــه من المسلمين للغطر -

لذلك نسأل الهيئة الموقرة عما اذا كان مسسسن الجائز شرعا تأمين البنك وامواله وأموال المسلميسن لدى شركات التأمين القائمة مؤقتا والى أقصر وقسست ممكن الى حين التغلب على مشاكل قيام مؤسسة التأميسان الاسلامية ؟ .

ان التأمين على البنك ومشاريعة التجاريسسسة وودائع عملائه لا يتأتى من اى طريق اخر غير طريسسس التأمين لدى الشركات النجارية فى الوقت الجافسسسر فهل تبرر حاجتنا الى التأمين اللجواء الى هـ السركات قياسا على فتوى الهيئة الموقرة حمسسوى اعادة التأمين ؟

#### الاجابة عن الاستفسار رقم (١٦) :

الحمد لله رب العالمين والفلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيا والعرسلين فهذه الاجابة عن الاستسفسار رقم (١٦) :

هذا الاستفسار هو فى حقيقته طلب لاعادة النظسسر فى فتوى هيئة الرقابة الشرعية عن الاستفسار رقسسم (١٣) ولذا فان من المستحسن انتجيب الهيئة عن جزئيمة من جزئياته :

- (۱) ان اهمية التأمين والحاجة اليه امر مسلم بـــه وقد قررته الهيئة في فتواها السابقة -
- (٢) ان التأمين الإجباري بالنسبة للعربات لم يسسرد في الاستفسارات السابقة ، وقد علمت الهيئسسة مما جاء في هذا الاستفسار رَقم(١٦) ان البنسك أمن على عرباته التأمين الاجباري ، لأن الاستثناء الممنوح للبنك من الخفوع للقوانين المنظمسة للتأمين لايشمل التأمين الاجباري في حالسسسة

العربات ، وتود الهيئة ان تقر البنك طلحسسى ما فعل لوجود الحاجة المتعينة ، علامسسى ان ينهى تأمينه مع شركة التأمين التجاريسسة بمجرد قيام شركته التعاونية ، ويحوله اليهسساذا أمكن ،

اما التأمين الاجبارى على الواردات في الركات التأمين التجارية ، فان البنك لم يطلب من الهيئة فتوى خاصة فيه ، وقد جاء في الاستفسار ما يفهم منه عدم جوازه بالنسبة للبنك ويالنسبة لشريكه ، وتود الهيئة ان توفي ويالنسبة لشريكه ، وتود الهيئة ان توفي ان القول بعدم الجواز بالنسبة للبنك عدي ان القول بعدم الجواز بالنسبة للبنك عدي اختيارى والحاجة اليه غير متعينة فتدفي في فتوى الهيئة السابقة بالمنع ، اما القيول بعدم الجواز بالنسبة لشريك البنك فغير عدي بعدم الجواز بالنسبة لشريك البنك فغير عدي بعدم والحاجة الى التأمين في شركات التأميسين والحاجة الى التأمين في شركات التأميسين التجارية متعينة بالنسبة اليه لأنه لايجد شركية تأمين تعاوني يؤمن فيها في الوقت الحافي ،

(٣) ورد فى الاستفسار ص ٣٢ ان مطالبة القانسون المتعامل مع البنك بالتأمين على السحواردات يشير معوبة عملية ، ويجعل البنك المحسم خيارين لا شالث لهما ٠٠ وترى الهيئة ان ؛

- (أ) البنك امامه خبار شالت هو انشاء شركة التأمين التعاوني التي تفتح لـــــــه ولعملائه الطريق المشروع للتأمين علـــي الواردات وغيرها •
- (ب) الخيار الاول لا وزر فيه على عميسسل البنك ما دام ملزما قانونا بالتأميسن ولا يجد شركة تأمين تعاوني يؤمن فيها،

#### اما الخيار الثاني فلا يذهب اليه احد ،

- (٤) ان ما ورد فى الاستفسار من ذكر للمخاطر التسبى تتعرض لها اموال البنك هو من مقتضيــــات الاسراع فى انشاء شركة التأمين التعاونى التسى تؤمن هذه المخاطر •
- (ه) ورد في الاستفسار ص (٣٣) : " ان قيام مؤسسة التأمين التعاوني الاسلامية يحتاج اللي بعض الوقت رئيسسشما تكتمل الدراسات الخاصة " .

#### وتود الهيئة ان تشير هنا الى حقيقتين :

(أ) ان الوقت المعدد في مشروع لالمحمدات المؤسسة هو اول اكتوبر١٩٧٧ فهممملل بعض الوقت المطلوب لاكمال الدراسسسات هو ما تبقى من شهر سيتمبر؟

(ب) ان الدراسات عن التأمين بعفة عامىسة بدأت في شكل مؤتمرات وندوات منسسة اكثر من سبع عشرة سنة وقد اجمع العلماء في كل مناسبة يلتقون فيها على جسواز التأمين التعاوني ، واختلفوا في جسواز التأمين التجاري ، وكان الواجب علسس الحكومات الاسلامية وعلى كل مستطيع مسسن المسلمين انشاء شركات تأمين تعاونسسي لتحل محل شركات التأمين التجاري بعسد اول قرار أحدره علماء المسلمين بشسان

 الى مزيد من الدراسة ، وهذا يعنى ان الدراسات الخاصة بقيام المؤسسة قد اكتملت ،

- (۱) ورد في اواخر الاستفسار ما يغيد ان هناك مشاكل تعترض قيام مؤسسة التامين الاسلامية ، ولعل هذا هو الشيء الوحيد الجديد في الاستفسار السيدي يمكن ان يبرر للهيئة اعادة النظر في الفتسوي السابقة ، شريطة ان يبين البنك للهيئة هسده المشاكل ، لان الاستفسار لم يذكر فيه اي مشكلة من المشاكل التي تحتاج الي وقت للتغلب عليها،
  - (٧) ان الاساس الذي بنت عليه الهيئة فتواها بعدم جواز التأمين لذي شركات التأمين التجارية هسو الاساس نفسه الذي بنت عليه فتواها بجــــواز التأمين لدى شركات اعادة التأمين التجاريــة وهو " مبدأ الحاجة " فقد اقتنعت الهيئـــة بأن الحاجة لاعادة التأمين لدى شركات اعـادة التأمين لدى شركات اعـادة التأمين التجارية عندما تقوم شركة التأميــن التعاوني حاجة متعينة فأفتت بجواز اعـــادة التأمين بالقيود الواردة في الفتوى ،وافتتــت الهيئة بأن حاجة البنك الي التامين علـــن امواله لدى شركات التأمين التجارية حاجــة البنك الي التجارية حاجــة غير متعينة ، فأفتت بعدم الجواز ، وعلـــن غير متعينة ، فأفتت بعدم الجواز ، وعلـــن قياس مع الفارق ،

وخلاصة الجواب ان الهيئة ترى انه لايجوز لهسسا شرعا الرجوع عن فتواها السابقة ، لانها لم تجد فسى الاستفسار ما يبرر هذا الرجوع » ولهذا فان الهيئسة تحث المسئولين في البنك ان يتوكلوا على اللسسسه ويسارعوا الى تنفيذ ما عزموا عليه فان فيه خيسسرا كثيرا ان شاء الله »

الاستفسار رقم (٢٦) حول عمولات اعادة التأميـــــن والارباح على الاحتياطيات:

## (١) عمولات اعادة الشأمين :

بناء على قرار الرقابة الشرعية فان على شركة التأمين الاسلامية الا تقبل اى عمصولات او عمولات ارباح من شركات اعادة التأميلية ومن اجل الالتزام بهذا القرار فقلد عقدت شركة التأمين الاسلامية اتفاقيات اعسادة التأمين على اساس صافى الاقساط «

وفى وقت لاحق رفعت الى هيئة الرقابـــــة بأنه من اجل تسهيل الحسابات وحســـــاب احتياطيات الاخطار غير المنتهية فيمكـــــن السماح لشركة التأمين الاسلامية بانتهــــاج الاسلوب المتبع عادة في اعادة التأميـــــن بعيث تدفع الشركة اصل مجموع الاقساط المحملسة لشركات اعادة التأمين و وتحمل الشركة بموجسب ذلك على عمولات اعادة التأمين بالنسب التي تتفق عليها مع هذه الشركات - كذلك رفعت لهيئسسة الرقابة الشرعية بأن شركات اعادة التأميسين تدفع العمولات كمساهمة منها في نفقات ادارة شركة التأمين وعمولات الارباع كمكافأة على جسسودة العمل التأميني اضافة لذلك فقد اوضحت ان اقساط اعادة التأمين يجب ان تكون كافية لد :

- (١) مقابلة مطالبات المؤمن لهم •
- (٢) تغطية مصاريف ادارة الشركة =
- (٣) ان تحتوی على هامش يكفى للطــــوارى<sup>4</sup>
   و الارباح ٠

ولقد وقع اثناء المناقشات بأن معروفسات الادارة لا يتحملها معيدو التأمين ، وانمساح حملة الوثائق ، ولذلك فان التساكيد علسسان معيدى التأمين يدفعون عمولات اعسسسادة التأمين كمساهمة تجاه المعروفات الاداريسسة لشركة التأمين لايمثل العورة الحقيقية وانسه مفلل ،

وبناء على ما سبق ذكره اقترح من اجـــل توضيح الحقيقة ولكى يفرق بين النظــــام الاسلامي والنظام المغربي لاعادة التأميـــن، انه من المستحسن والاوفق ان تتعامل شركسسات التأمين واعادة التأمين الاسلامية فيما بينهسا فتعميد التأمين وتقبل اعادة التأمين علسسس اساس صافى الاقساط ويحب الا تدفع او تتقاضسسى اى عمولات اعادة تأمين فيما بينها •

نرجو افتائنا بقراركم عما اذا كــــان المسموج به لشركة التأمين الاسلامية وشركــات اعادة التأمين الاسلامية ان تعيد التأمين وتقبل اعادة التأمين على اساس مجموع الاقســـاط المتحملة وان تدفع وتتقاض عمولات اعـــادة التأمين من بعضها البعض اذا كان ذلك مشروطـا من شركة من شركات التأمين او اعادة التأمين،

# (٢) الارباح على الاحتياطيات:

وافق معيدو التأمين وبعورة مؤقتة علــــى السماح لنا بالاحتفاظ باحتياطيات الاخطـــار فير المنتهية دون ان نتحمل اى سعر فائـــدة على هذه الاحتياطيات ولأنبا نستثمر هــــده الاحتياطيات وتدر علينا ارباحا ، فان معيـدى التأمين ربما يطلبون نعيبا من هذه الاربــاح بالطبع ناقصا المصروفات والضرائب او تراجعهــم عن خصنـــا بهذا الامتياز المهم ،

#### الاجابة عن الاستقســـار:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائسسر الانبياء والمرسلين وبعد :

فهذه اجابة عن الاستفسار حول عمى ولات اعادة التأمين والارباح على الاحتياطيات ؛

## (۱) همولات اعادة التأمين :

لقد بنت هيئة الرقابة الشرعية فتواها بجواز تعامل شركة التأمين الاسلامية مسسع شركات اعادة التأمين غير الاسلامية على اساس مبدأ الحاجة في الفقه الاسلام ومن فوابط هذا المبدأ أن تكون الحاجسة متعينة وان تقدر بقدرها ، ولهذا حرصيت ايضًا على ان يكون التعامل محصورا بيــــن الشركة. ومعيدى التأمين ، ولا يكون للمؤمسن لهم عند شركة التأمين الاملامية ملة بشركسة أعادة الشأمين ، ومن هنا جاء اعتنىيران الهيئة على اخذ شركة التأمين الاسلاميسسة عمولة من شركات اصادة الشأمين غير الاسلامية نظير الخدمات ، لأن الشركة الاسلاميـــــة تؤدى خدماتها للمؤمن لهم وتستحق أن تأخسد اجرها مشهم مساشرة لا عن طريق شركة اعسادة التسأمين ، ولان اخذ الشركة الاسلاميــــــة

للعمولة يجلها بمثابة المنتج لشركــــــة اعادة التأمين غير الاسلامية =

هذا بالنسبة للتعامل مع شركات اعسسادة الشأمين غير الاسلامية ، اما تعامل شركسست التآمين الاسلامية مع شركات اعادة التأميسن الاسلامية فيجوز من وجهة النظر الشرعيسسة ان يكون على اساس مجموع الاقساط المتحطسة واخذ عمولة ، كما ان يكون على اساس مافسى الاقساط وعدم اخذ عمولة ، واتباع اى مسسن المعاملتين يحكمه الاتفاق بين الشركتين .

ومع ان الهيئة توكد انه لامانع شرعــا من دفع وأخذ عمولات بين شركات التأميـــن وشركات التأميـــن وشركات اعادة التأمين الاسلامية ، فانهـــا تؤيد اقتراحكم ؛ " ان يكون الاصل فــــــى التعامل بين هذه الشركات الاسلامية علــــى اساس عافى الاقساط وعدم دفع عمولة" للمبحرر الذي ذكرتموه وهو التفرقة بين النظــــام الاسلامى والنظام غير الاسلامى لاعادة التأمين،

# (٢) الأرباح على الاحتياطيسات:

احتياطيات الاخطار غير المنتهية التين تحتفظ بها شركة التأمين الاسلامية مييال مستحق ومملوك لشركات اعادة التأمين فييل يجوز لشركة التأمين الاسلامية التصرف فيسه بالاستثمار او غيره الا باذن ورضا مسست مالكه ، فاذا ارادت الشركة الاسلاميسسة ان تستثمره فعليها ان تطلب اذنا من شركسة اعادة التأمين في استثماره على احسسد الوجهين التاليين :

- (أ) ان يعتبر قرضا وتكون الشركة الاسلاميسسة ضامنة له وفي هذه الحالة لاتستحق شركسة اعادة التأمين شيئا من الربح لانهسسا لا تتحمل شيئا من الخسارة •
- (ب) ان يعتبر المال مال مضاربة ولا تكسون الشركة الاسلامية ضامنة له الا في حالسة التعدى أو التقميروفي هذه الحالسسة تستحق شركة اعادة السأمين نسبة شائعة في الربح ( ٥٠ لا من الربح مثلا) يتفسق عليها الطرفان في العقد =

والله أعلىسم ١١١٠

المتركيني في الميسلم معت المتركيني في الميسلم معت المتركيني على المسياسي المتركيني ال

# السيامة الاقتصادية فئ الإسلام محت التركيزعلى إسيامتان المتنوية والمتوزيعية

د .محدايراهيم لمسريح كلير التخارة - جامع الزهاريير

" بسم الله الرحمن الرحيم "

" ولقد ضربنا للناس فى هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ، قرآنا عربيا غيـــــر ذى عوج لعلهم يتقــــون "

صدق الله العظيــــم (سورة الزمر ، ۲۷ ،۲۷)

القسيم الأول

-

## المقدم....ة

## أساسينات المنهج الاسلامي في الاقتصاد

سنحاول ـ بتوفيق الله ـ في هذا الجزُّ معالجة موضوعيــن يتعلق كل منهما بالرد على التساؤلين التاليين :

(۱) ما هي أهم العناص الاساسية للمنهج الاسلامي بصفـــة عامة والاقتصاد بصفة خاصة ،

وسيختص المبحث الاول من هذا القسم بالرد علـــــــى ذلك التساول "

(٢) ما هى أهم اسباب معفلة التخلف الاقتصادى فسسسى الدول الاسلامية النامية وما السبيل الى الخسروج من فخ التخلف؟

وسيكرس المبحث الثاني من هذا القسم لمعالجـــة هذه النقطة «

#### المبحث الأول

أهم عناص المنهج الاسلاميين ونظريته الاقتصاديـــــــة

(1)

يهتم المنهج الاسلامي العام ( في الاقتصاد والاجتمى والسياسة والأخلاق والقانون ٥٠٠٠) ببناء الفرد والانسان المسلم كشرط ضروري لتحقيق المجتمع المتقدم - أي أنسه قد نبه الاذهان منذ ١٤٠٠ سنة الى اهمية العوامل غيـــر الاقتصادية ـ الى جانب العوامل الاقتسمادية ـ في صنيع التقدم وهي مسألة لم تعيها معظم تجارب التنمية فسيسي وقتنا الراهن الا منذ بفع سنين • فلقد ثبت فشل تلـــك التجارب في تحقيق الرفاهية والسعادة والحياة الأمنسة المستقرة للبشر .. رغم ما قد يبدو في الظاهر من عناصر تقدم مادى - فقد ركزت معظم تجارب التنمية على الجوانب الاقتصادية البحتة فقط ( استثمارات ضخمة ـ مصانــــع حديثة \_ الآت معقدة ٥٠٠٠٠ الخ ) ولكنها اغمفلت الجوانب الكيفية الاخرى واهمها القيم والمعنويات التي لا غنيي عنها للاحساس بالرفاهية المتكاملة ، أن فقدان العنامسير الكيفية يفقد الفرد احساسه بالسعادة والاطمئنان رفيسم توافر الوسائل المادية المعيطة به فالرضاء المسسسادي ▮ يضمن تحقيق الصعادة للافراد والجماعات • بل لا بد لمه من عنصر مكمل وهو ما تجلت عظمة الاسلام في تمتعـــــه بالامن من حيث ان البشرية الآن - حتى أولئك الذين وصلوا الى قمة التقدم المادى - تعيش في خوف وجدع رغم مسسسا نلاحظه من وسائل تقدم مادى - وقد مدق الله العظيــــم حينما قال في كتابه العزيز " وفرب الله مثلا قريسسة كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكسسان ، فكفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخسوف بما كانوا يعنعون ( سورة النحل الاية ١١٢).

(۲) أن الاسلام دين الكمال والشعول والتوازن والعدلانية فقسد وفع اساس منهج يتسم بالعناص السابقة ، وهو يخاطب النفس البشرية في شفافيتها وروحانيتها، ويخاطب العقل فسسى موضوعيته وحكمته يحقق التوازن بين معلحة الفرد ومعلحة الجماعة من خلال وفعه لأسس التوازن بين الملكية العامسة والملكية الخاصة ، منهج لا تطغى فيه مطالب الجمد علسسي مطالب الروح ولا يحدث العكس ،منهج يعترف بطبيعة الانسان ودوره في الحياة" وما خلقت الجن والانس الا ليعبسدون " (الاية ٥٦) ،٠٠٠وابتغ فيما آتاك الله الدار الأفسسك ولا تنس نعيبك من الدنيا واحس كما احس الله اليسسك

ولقد نظم المنهج الاسلاميكل نواحي الحياة الانسانيسة لأنه دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، وهو منهج يتعلق بالدين والدولة وقد قال تعال ما فرطنا في الكتاب من شيء "(الانعام الاية ٣٣) وقال سبحانه" افلا يتدبرون القرآن " وقال على الله عليه وسلم " تركت فيكم مسلسان تمسكتم به فلن تفلوا من بعدى أبدا اكتاب اللسسسه وسنتي "أه وقال تعالى " ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكسل شيء "(سورة النحل الاية ٨٩)،

(3) يستحث المنهج الاسلامى الفرة المسلم على التفكروالتدبسر واستخدام العقل تمشيا مع وظيفة الانسان كخليفة للسسه على الارض ولنتدبر بفهم وتبعر هذه الآية العظيمة التسبى ورنت في القرآن الكريم " ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا مسسن الجن والانس ، لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اعيسسن لا يبعرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئسسسك كالانعام بل أنهم أضل ، أولئك هم الغافلون " .

فالاسلام يغتج الباب على مصراعيه امام المسلميسان منذ اربعة عشر قرنا من الزمان لكى يتدبروا ويتغكسروا ويبدعوا ويبتكروا ، ويستخدموا كل ما حباهم الله بسسه من نعم في انفسهم وفيما حولهم ، فترك لهم حريب الحركة في حدود الاطار وحدد لهم معالم الحياة المثلسي القائمة على التكافل والعدالة والافوة في ظل مجتمع على متقدم يتحقق فيه التنمية الاقتصادية والتشغيل الكامسل مجتمع يقود الامم ولا يقبع في ذيلها ، ولن يتحقق ذلسك

(a)

لقد تخبطت البشربة وهي بعدد بحشها عن مذاهب ونظـــــم شتى ، وسلكت نظما اقتصادية وسياسية واجتماعية متعددة، وأعطت نظمها تسميات عدة " رأسمالية ، اشتراكيسسية، شيوعية ـ فاشية ٠٠٠٠ الخ " كما اعطت مذاهبهـــــــا ونظرياتها تسميات شتى " تجاريين ـ طبيعيين،فكـــــر ليبرالي سفكر نيوكلاسيكي ، فكر اشتراكي ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ورغم هذا التفاوت في النظريات والمذاهب وذلك التبايسن في النظم والنماذج ( المستندة الي المذاهب) ، الأأنها اتفقت جميعها على شيء واحد ، وهو عجرها عن وضـــــع الانسان على طريق السعادة = فبعضها جعل من الفيسيرد ديكتاتورا وأنانيا لا يعبأ الا بمعلمته على حساب مملحة الجماعة تحت ستار حرية مدمرة ( نظام راسماليين او ليبرالي ) وبعضها قض على ارادة الفرد وحريت....ه وجعل منه مجرد مفردة احصائية واصبحت حفنة من البشمسر تستحوذ على زمام امر الجماعة بزعم خدمتها وقضى علىيى اهم ساعث من بواعث الأمل في الحياة وهي الملكيةالخامسة ( نظم جموعیة او مارکسیة ) وجاول کل نظام عند عجـــزه عن اداء مهمته ـ تطعيم نفسه بعناص من النظام الأضرب لاحداث عملية ترقيع او ترميم في جدران صرحه المتهاوي -فأين موقعنا نحن المسلمون ؟ \_

لقد تمرسنا حالاً ف الشديد على تكييف انفسنا او تطويع حياتنا وفق هذا المذهب او ذلك النظام، دون ادراك لما بين ايدينا وهو الافضل - فلدينا منهاسادة اسلامي واضح ومحدد المعالم - يرسم طريق السعادة ( التقدم المادي والمعنوي ) -

فيكف يستقيم ذلك مع ما ومف الله تعالى به أمـــة الاسلام بالقول بأنها " خير أمة أخرجت للناس " بمسسساذا؟ بالمنهج المتكامل العشاصر والنموذج المتوافق مسسسع دور الانسان وطبيعته والمستهدف سعادته • وكيف نشــــاك في ذلك وقد قال تصالى " اخرجت للناس " ولم يقسسسل ( خرجت للناس ) ، فهو اذن - جلت قدرته وعلت حكمتسه -قد صنعها بنفسه وخلقها بنفسه وهو اعظم صانع وأجسسل خالق لكل شيء ، فهو لايخلق سبحانه ـ ١١ كل محيح ومالـم، فان لم يتوافق المخلوق مع ما خلق له فالعيب فيه هسسو ٠ فقد أراد الله تعالى لأمة الاسلام طريق الخير والسعسسادة فكيف يساورنا شك في ذلك ؟ هليشك أحد حين يحضر دوا ممن الصيدلية بأن هذا الدواء غير صالح ويتحرى عن صلاحيتـــه بتطيله في منزله ليتأكد من سلامته ؟ ، الاجابة بالنفسي بطبيعة الحال ضاذا كان المرم يثق في بشر مثله وفــــي صانع الدواء ،فهل يساوره شك في صنع خالقه وخالق كــــل شيا؟ إن ذلك كفيل بالقيام الضوم على محنة الامة الاسلاميسية حالياً، كيف تتردد في تطبيق منهج الله ثم تدعى انهــــا تؤمن به ؟ لماذا نؤمن ببعض الكتاب ونكفر ببعضه؟ الـــم يقل الله تعالى " ولا تتبعوا السبسل فتفرق بكم عـــــــن صبيله"(سورة الانعام الاية ١٥٣)

(٢) يمكن القول بكل وضوح وثقة ان المنظمة الاسلاميـــــــة او المعالجة الاسلامية للاقتصاد ، قد تجلت منذ ظهــــور الاسلام ذاته ، ويتأتى ذلك من حقيقة هامة وهــــــــــى ان الاسلام ـ باستناده للقرآن العظيم والسنة النبويـــة الشريغة ـ دين شامل متكامل ينعهر فيه امور الدنيـــا والدين ، فهو لم يقتص على العبادات فقط بل جـــــا والدين ، فهو لم يقتص على العبادات فقط بل جـــــا و

لننظيم السلوكيات ولكريم الاخلاق وبناء الفرد وبنسساء الجماعة وبناء المجتمع .

فالمذهب الاسلامى فى مجمله يتسم بالشمول " ومسسسا فرطنا فى الكتاب من شىء يتسم بالكمال والتكاملية" كنته خير أمة أخرجت للناس " .

يتسم بالعقلانية ويختص الارادة واحترام العقـــــل

" أفلا يتدبرون القرآن ٠٠٠ " فما اكثر الايات التـــــى
وردت في القرآن الكريم والتي تحث على استخدام العقــل
" ••• لعلكم تفكرون " وما يذكر الا أولوا الالــــاب"
" ان كنتم تعقلون " ••• الخ •

" يتسم بالتوازن " كلوا واشربوا ولا تسرفوا٠٠٠٠٠ " " وكان بين ذلك قواما " ٠٠٠٠ الخ ٠

ويتسم بالديناميكية والتطور حيث امر الانسسان بالحركة "قل سيروا في الارض، فامشوا في مناكبهسسا وكلوا من رزقه ٠٠٠ " وتتمثل الديناميكية ايضا فسسس اعترافه بحركة التاريخ وحركة الامم وحركة النفسسس وحركة الكون، ولولا دفع الله الناس بعضهم لبعسسف لفسدت الارض ولكن الله ذو فضل على العالمين «

فلقد تنساول الاسلام منذ اربعة عشر قرنا مسسسن الرمان ومعظم ، بل كل ، ماجاء به العقل الانسانــــــى وكل ما ابدعه عباقرة الاقتصاد في القرنين الماضيي فقد عالج المذهب الاسلامي معضلة التخلف الاقتصادي وركسين على الابعادغير الاقتصادية التي تنبه لها معظير الاقتصاديين في العقدين الماضيين واعطى اهمية كبيري لرأس المال البشري وللقيم الانسانية وتناول قدضاي في الاجور والاسعار والانفاق والضرائب والنظام المصرفي و (1)

## المبحث الثانسي

اسباب محنة الدول الاسلاميه النامية وفشل تجاربهــــا التنمويــــــــــــة

(۱) ان المنهج الاسلامي كما ذكرنا يهتم ببناء الغرد كشمسرط فروري لتحقيق المجتمع المتقدم ، حيث نبه منذ أربعمسة عشر قرنا لأهمية تلاحم العوامل الكمية والعواممسسل الكيفية للتنمية الاقتصادية من ناحية ونبه لفرورة بناء الفرد والمجتمع داخليا وخارجيا من ناحية اخرى، ونعتقد اناهمال تلك العناصر يكفي الى حد بعيد لتفسير معفلسة المتخلف واستمراره في الدول النامية في الوقت الراهن،

والواقع ان المنهم الاسلامي يحدد الاطار العـــام للفلسفة الاقتصادية والاجتماعية للنظام السياســـــي والاقتصادي والاجتماعي ،

ويعتبر ذلك مسألة في غاية الاهمية اذ لا يوجـــد نظام اقتصادى بدون عقيدة او مذهب وقد تكفل الاســـلام بسياغة المذهب الذي يكفل تحقيق مجتمع فافل استنادا الى نظام اقتصادى وسياسي واجتماعي متكامل متــوازن لفقد حدد داخل هذا الاطار الاسلامي اسس وأبعاد العلاقــــة بين الفرد والجماعة بين الحاكم والمحكوم ووفعـــــت اسس الديمقراطية والحرية والعدالةوالتكافل الاجتماعــي وحدود الملكية الخاصة وهمية الملكية العامة ووفـــع

الاسلام الاساسيلطريق واضح ومحدد المعالم للتنميـــــــة الاقتصادية ، طريقاوسطا لا يميل الى الليبراليــــــــــة او الرأسمالية ولا الى الجموعية او الماركسية •

ومن الفريب انه رغم توافر المنهج ورغم تحديد ووفوح الاطار ، نجد ان الدول الاسلامية النامية تعاندى ووفوح الاطار ، نجد ان الدول الاسلامية النامية تعاندام في وقتنا الراهن من وفع متناقض او من حالة انغصام للشخصية ففي الدول الرأسمالية المتقدمة نجد ان النموذج التطبيقي يتسق مع الاطار النظري او الفلسفة العقائدية مالادول الراسمالية تطبق نموذجا اقتصاديا يستمد مسلح روح فلسفتها وايديولوجيتها تلقائية ١٠٠٠ الخ)ولذلسلك نجد ان السلوك الاقتصادي يتوافق تماما مع المذهبسب

وينفس المنطق نجد ان الدول المتبنية للنظـــــم الجموعية او الماركسية تسير وفق الفلسفة العامــــة او الاطار المذهبي الذي حددته لنفسها فسلوكياتها فــــي التطبيق لا تتناقض مع ايديولوجيتها او منهجها النظـــري ( ملكية جماعية ـ تدخل واسع المدى للدولة ـ خطــــــة مركزية حمامية ) .

أما فى الدول الاسلامية النامية ، فالتطبيسسسسق لا يتوافق بل يتعارض تماما مع الاطار المذهبى ومع العقيدة والايديولوجية ـ فهذه الدول تطبق نماذج تنموية مستوردة اما ذات صيغة رأسمالية ليبرالية ( ومطعمة ببعض عناصر جموعية او ماركسية) او تطبق نظما جموعية مطعمة ببعسف العناص الرأسمالية ، فكيف يستوى فكر وبنهم اسلامسسسي اصيل مع نموذم اقتصادى واجتماعي وسياسي دخيل ؟

ان الذي يتقمص شخصية غيره اما ان يكون غير مقتنع بذاته وتلك مأساة واما ان يكون بلا هوية ويحسسساول ان يشترى لنفسه شخصية وتلك كارثة .

وتستطيع الدول الاسلامية من خلال تطبيق نمىسسودج اقتصادى اسلامى انطلاقا من المنهج الاسلامى المتوافسسرآن لديها والذىبعدد ابعاده وسيغ اطاره بتعاليم القسسرآن والسنة ـ تحقيق مجتمع متقدم ماديا ومعنويا .

ان تطبيق المنهج الاسلامى فىالاقتصاد يشكل طريسست الخلاص من محنة التخلف الذى يربض على قلوب شعوب الامسسة الاسلامية -

لقد خلصنا الى ان المنهج الاسلامي عموما وفــــــى الاقتصاد بعفة خاصة يتسم بالشمول والتكاملية والتوازنيـة والعقلانية والديناميكية ، ففي شموله يتعلق بالديــــــن والدنيا، وفي تكامليته يتعلق ببناء الفرد داخليسسا وخارجيا وبناء الجماعة ماديا وروحيا وفي توازنسسا فهو دين الوسط والاعتدال والعدالة والمساراة وفسسا عقلانية فهو دين يخاطب ويحترم العقل ويحق على استخدامه وفي ديناميكيته فهو دين مرن متطور يتلاءم مع كل عصسر حيث انه حدد المباديء العامة والقواعدالامولية للسلسوك تاركا التفاصيل والتطبيق لمقتضيات ظروف ومصالسسسا

ومن هذا المنطلق فان المشهج الاسلامي هو المنهسيج الوحيد ولا جدال في ذلك ـ الذي يهضمن تحقيق تقسسدم البشرية جمعاء وتقدم ورفاء المعلمين من باب أولسسى -اذا طبق وكيف لا ؟ ونحن نردد كلام الله تعالى " وان هـذا صراطي مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفـــــرق بكم عن سبيله ، ذلك وصاكم به لعلكم تتقون "(ســــورة الانعام الاية ١٥٣) ان سبب تخلف الدول الاسلامية الناميسة يرجع لسوء تشخيمها للمرض، فالتخلف ليس ظاهرة اقتصادية فقط ، بل انه ظاهرة معقدة : اقتصادية واجتماعيـــــة وسياسية وثقافية واهم من ذلك فهو ظاهرة تتعلق باطلسار القيم - فالعشكلة ليست في بناء المعنع بل في بناء مسسن سيقوم بالعمل في هذا المصنع ولقد تجلت عظمة المنهسسيج الاسلامي في الاسلام على يدبن خلدون الذي ربط في اوائسسسل القرن الرابع عشر الميلادي بين الاقتصاد ( عمــــران ـ تنمية ) والرفاهية والمسائل المتعلة بالقيم ، فقد أكد على أهمية الاستقرار السياسي وأهمية الاخلاق في عمليسسة الشنمية الاقتصادية -

وقد اعترف غير المسلمين بأن الاسلام بنكل طريقسا ثالثا للتنمية الاقتصادية وانه من الخطأ تصور أسلسموب وحيد وحتمى للبناء الاقتصادي ينطوي تحت احد أجنحسسسة المذهبين المعاصرين ( رأسمالية او شيوعبة) ومن هسسولاء الكتاب الاقتصادي الفرنسي جاك اوستري (.\*)

ولكن لماذا يشكل المنهج الاسلامي طريق الخسسلاس للمسلمين وبل ونميز المسلمين .. ١٤١ ما اتبعوه.. مسسن التخلف بمعناه العام ( فقر وجهل ومرض ) ؟

لقد سبق ان أوضعنا ذلك بالقاء ضوء كاشف على عشاص واساسيات المنهج الاسلامي في الحياة عموما وفسسي ان يتصاحب باطار من الاخلاقيات والقيم • لان الاطسسسسار الاخلاقي هو الضمان الوحيد لحسن الاداء وشهذيب الاسلسسسوب وللسقيام بالواجبات ولفعل الخيرات فلو أتينا بكسسسل القوانين الوفعية في العالم لنجبر فرد معين علـــــــى ان يستخدم ضميره وهو بصدد فعل شيء او للنهي عن فعسسل شيء فلن نستطيع ذلك ولكننا نستطيع بعبارة واحسسسدة اذا قلنا له " اتق الله " واعبده كبأنك تراه فان لــــم تكن تراه فهو يراك" (٢%)

-{**₩**}

انظر مراجع هذه الفقرة ،

ان ای نظام اقتصادی لابد له من فلسفة ومسسسن قواعد امولیة ومبادی منظریة ( منهج او عقیه و توضع قیمه و تحدد اهدافه و ترسم الخطوط العریفة لسبسسل تحقیق تلك الاهداف و فتو وسائل معینسة لا بد ان یسیر داخل نطاق فلك معلوم واطار مرسوم للقیم برفع مستوی السلوك الانسانی و واذا لم یتحقق ذلك یصبح النظام الاقتصادی أجوف لا یهتم الا بالرخام المادی فقط و وبذلك ینظع عن منهجه وینفهم عن فلسفته واطهسساره النظری فلا یكون معیره سوی الاحباط وهذا ما نشاههه بالفعل فی النظم الاقتصادیة للدول الاسلامیة النامیة فسی الوقت الراهن و ویکفیها نشاهده کل یوم حول ظاههسرة الوقت الراهن و ویکفیها نشاهده کل یوم حول ظاههسرة سقوط العمارات الجدیدة رغم وجود القوانین الوفعیسیة ولکن غیاب وفقدان الاطار الخلقی و عدم التمسك بالمنهسج ولکن غیاب وفقدان الاطار الخلقی و عدم التمسك بالمنهسج

لقد فشلت تلك النظم في تحقيق التقدم والرفياء والرفاهية (بالمقاييس الكمية والكيفية) لشعوبها التعارفها او لعدم توافقها مع الاطار العقائدي او مسع المنهج الاصيل وفقد فصلت او شكلت تلك النظم وفيسيق مذاهب غريبة عنها سواء كانت شرقية او غربية، فظهر التنافر كما يحدث في تركيب عضو جسم غريب في جسم معين فالمنهج اسلامي والعقيدة اسلامية ولكن النظام المطبيسية

او نموذج التنمية اما غربى الجذور او شرقى البذور، او غربى مطعم بعناصر شرقية او شرقى مطعم بعناصر غربية ·

وان توافق نموذج التنمية والنظام الاقتصصصادى مع المنهج الاسلامى هو الذى يضمن وحدة تحقيق الرخصصات والتقدم لشعوب الدول الاسلامية من خلال وضع سياسصات اقتصادية واجتماعية تعمل علىتطبيق النظام الاقتصصادى الاسلامى حسب المنهج الاسلامى في ظل مجتمع اسلامى -

فالمنهج الاسلامى ليس سببا للتخلف ولكنها الممارسات الاسلامية الخاطئة وسلوك المسلمين غير الاسلامى هو السبسب الرئيسى في تفاقم مشكلات التخلف •

ومن الغريب ان الدول الاسلامية السامية تنشى تطبيق المنهج الاسلامى والنظام الاقتعادى الاسلامى و في الوقى الذي تطبق فبه نظما تستمد اساسها وملسفتها من افكى الدين تطبق فبه نظما تستمد اساسها وملسفتها من افكى سميث وريكاردو وماركس وتطمئن اليهم يعتريها التشكيل ويساورها التردد حين تطبق نظما تستمد الى منهج وفعي خالق كل شيء واحسن صنع كل شيء وبلورة اعظم واكرمه عند الله محمد رسول الله على الله عليه وسلم وطبق الخلفاء الراشدون و ونادى به علماء افافل ورجى الخلفاء الراشدون و ونادى به علماء افافل ورجى كرسوا حياتهم لخدمة الاسلام والمسلمين مثل ابن خليدون وابو يوسف في المدر الاول للاسلام وغيرهم من العلمياء والاساتذة الافافل في الوقت الحافر ممن نجد مساهماتهم

حقا انها لا تعمى الابسار ولكن تعمى القلوب التسبى في المدور $\binom{(\Upsilon)}{2}$  .

# مراجع القسسم الأول

- (١) المبحث الاول:
- ـ القرآن الكريم ،
- د. ابراهيم الطحاوى الاقتصاد الاسلامى ، مذهبـا ونظاما - مجمع البحوث الاسلامية - القاهرة - ١٩٧٤
- آ = منان : الاقتصاد الاسلامی بین النظریة والتطبیق = ترجمة د، منصور الترکی ـ المکتب المصری للطباعة والنشر ۱۹۷۲ ،
  - عبد السميع المصرى : مقومات الاقتصاد الاسلامى مكتبة وهبة ، القاهرة ١٩٧٥ -
- د محمد شوقی الفنجری ، الاسلام والمشكل
   الاقتصادیة ـ مكتبة الانجلو المصریة ـ القاهرة ۱۹۸۱ ،
  - (٢) المبحث الثاني :
  - القرآن الكريم •
- ابو الاعلى المودودي ـ معفلات الاقتصاد وطهــــا
   في الاسلام ـ المطبعة السنية ومكتبتها ـ ١٣٨٦ه٠

#### ( 1989 )

- د، محمد شوقی الفنجری ـ مرجع ساسی •
- د ، يوسف ابراهيم يوسف استراتيجية وتكنيلك
   التنمية الاقتصادية في الاسلام المن مطبوعات
   الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ۱۹۸۱ •

## القسم الثانسسي

ان دراسة وتحليل السياسات الاقتصادية في الاسلام تفصيرض علينا منذ البداية القاء ضوء كاشف على نقطتين :

- (١) ماذا نقمد بالسياسات الاقتصادية في الاسلام ؟
- (٢) ما هي أهم عناص السياسات الاقتصادية في الاسلام؟

وسنحاول الآن معالجة كل تللل بقدر من التفعيل مسسم اعطائنا اهمية خاصة للتساؤل الثانى اى المتعلق بعناصرالسياسسة الاقتصادية حسب المنهج الاسلامى -

# (۱) مضمون السياسة الاقتصادية حسب المنهج الاسلامـــــى

قد ينظر للسياسة الاقتصادية ـ فى محاولةلتعريفها او لتحديد مفمونها ـ من وجهة نظر وسائلها ، فيقــال حينئذ ان السياسات الاقتصادية تتمثل فى السياسةالمالية ( انفاق عام وغرائب) وسياسة نقدية وسياسة تجاريـــة وسياسة تدخل مباشر للتأثير على الدخول والاسعار،

كما قد ينظر للسياسة الاقتصادبةمز وجهة نظـــــل اهدافها : فيعال انها سياسة تتعلق عنمو الدفــــل القومى وتوزيعه وباستقرار مستوى الاسعار وبنـــــوازن ميزان المدفومات ،

وهما لاشك فيه ان السياسة الافتصادبه منظور اليها هن اى من هاشين الزاويتين انما هى نعبر عن روح فلسفسة وايديولوجية ومنهج معين وتخدم نظام اقتصادى وسياسسسى واجتماعى معين يتسم بالتوافق والاتساق مع المنهسسسج او الاطار النظرى «

اذ لا يتمور مثلا تطبيق سياسة اقتصادية تعمل على تشجيع القطاع الخاص فى ظل نظام اقتصادى يقوم على سلسة فلسفة جموعية او ماركسية ، كما لايتمور بنفس المنطست تبنى سياسة اقتصادية تقوم على اساس تدخل الدولة على نطاق واسع وتدميم النطاق ونشاط القطاع العام فى ظللم اقتصادى يستند الى فلسفة ليبرالية اورأسمالية و

ويمكننا تعريف وتحديد مضمون السياسة الاقتصاديسة في الاسلام بأنها مجموعة الاجراءات او السياسسسسسسات ذات الطابع القومي التي تستهدف تحقيقالاهداف التسميل رسمها المنهج الاسلامي للتنمية الاقتصادية للعدالسسة الاجتماعية للتوازن الاقتصادي الداخلي والخارجسس للبناء الكيفي للفرد والمجتمع • باستخدام ادوات معينة تتمثل في الادوات المالية والنقدية والتجارية والتدخسل المباشر لتحقيق المطحة العامة •

وهكذا يتضح ان بلورتنا وسياغتنا للسياسة الاقتصادية فى الاسلام تعكس مدى ارتباط الوسائل بالاهداف ومدى ارتباط الاهداف بالمنهج وبالقواعد الاصولية ،

كما يتفح ايضا ان السياسة الاقتصادية في الاسمسلام ترتبط الى حد كبير بكل ما يتعلق بنمو وتوزيع وتمسسوازن الانفاق القومي او الدخل القومي والثروة القومية،

فلقد اتفق رجال الاقتصاد في الوقت الراهن خاصـــة اولئك المهتمون بنظرية التحليل الاقتصادي الكلي علـــــى ان الدخل القومي يمكن ان ينظر اليه من زوايا ثلاث -

## (١) زاوية الانتاج ( زاوية تولده ) :

وهو مجموع قيم السلع والخدمات المنتجـــــة بالاقتصاد القومى في خلال فترة زمنية معينــــــة ( السنة ) •

# (٢) زاوية الدخل ( زاوية تلقيه ) :

وهو مجموع عوائد عوامل الانتاج المتلقاه فــــى اقتصاد معین خلال السنة ،

#### (٣) زاوية الانشاق ( زاوية انشاقه) :

وهو مجموع الانفاق الاستهلاكي والانفييييياق الاستثماري ( عام وخاص ) في خلال السنة .

اى ان الناتج القومي = الدخل القومى = الانفسساق القومي ويعرف ذلك بمتطابقة الدخل القومي .

وقد اهتم المنهج الاسلامي بجانب الانفاق ، اى انسه لفت الانظار لدراسة الناتج القومي والدخل القومي مسبب خلال الانفاق القومي ، وهي معالجة تتسم بالعمق على المستويين التحليلي والسياسي ، لان الانفاق هو المظهسر النهائي للانتاج والدخل ، وهو محرك النشاط الاقتصادى ، كما ان ما يؤثر في الانفاق يؤثر بالفرورة على كل مسسبن الانتاج والدخل ،

# 

نود أن نوفح - بادى الى بدا - نقطة غاية فــــى الاهمية وهي اننا لن نقوم - كما يفعل البعض بل والغالبية احيانا - بتحليل اسس السياسة الاقتصادية في المناهـــج غير الاسلامية ثم نكيف آيات القرآن الكريم نعوص السنية النبوية المظهرة واجتهادات علما الاسلام الافافــــل حسب ما يقره بعض مفكري الغرب او الشرق ، بل اننــــان نرى ان المنطق العكس هو الاولى بالاتباع، فمنطلقنـــا سيكون من نعوص القرآن العظيم وسنة المصطفى على اللـــه عليه وسلم وكذلك آرا وافعال الخلفا الراشديـــان نظر بعــد والمجتهدين من علما و وفقها المسلمين ، ثم ننظر بعــد

ذلك هل يتغق الفكر القديم او الحديث ( غير الاسلامــــى ) مع ما توطئا اليه تحليليا حول اسى السياسة الاقتصاديــة كما يراها الاسلام ٠

ومن هذا المنظلق - فان تفهمى لنصوص القــــرآن الكريم وسنة رسول الله على الله عليه وسلم وارا وسيرة الخلفاء الراشدين رضوان الله عليهم قد جعلنى اخلـــــس الى ان السياسة الاقتصادية كما رسمها المنهج الاسلامــــى تركز على اعمدة ثلاثة :

- (١) التنمية الاقتصادية •
- (٢) التكامل الاجتماعي ٠
- (٣) الجانب الكيفى ( السلوكى ) للفرد المسلم والمجتمع
   الاسلامى •

وسنحاول الان معالجة كل ركن من هذه الاركسسسان بطريقة تفصيلية كالآتي ؛

#### المبحث الثالسيث

المنهج الاسلامي والسياسة الاقتصاديـــــة الستنمويـــــــــة (٣)

لا بد ان يتمثل الهدف الاساسى للسياسات الاقتصادية فسى الاسلام فى تحقيق التنمية الاقتصادية ، وهى تختلف عسسن النمو الاقتصادى الذي يرتبط بمجرد زيادة متوسط دخسسل

الفرد اى الريادة الكمية فى الدخل القومى للدولسسة بالمقارنة بزيادة عدد السكان ، اما التنمية الاقتصاديسة كما يراها الاسلام فهى تتعلق باحداث تغيرات هيكليسسة فى كافة الاطارات الاقتصادية والاجتماعية والسياسيسسة والثقافية والتنظمية وإطار القيم بغية احداث زيسادة تراكمية وحقيقية ومستمرة فى حد الكفاية وحد الكفايسة ابلغ فى الدلالة من متوسط دخل الفرد الذى يعتبر اصطلاحا مجردا يعكس حقيقة احصائية اكثر منها اقتصاديسسسة او اجتماعية اما حد الكفاية فهو يحتوى على مفمسون اجتماعى واخلاقى لانه يضمن الحد اللائق للمعيشة ( وليسس الحد الادنى للمعيشة ) وحيث ان السياسة الاقتصاديسة للتنمية من وجهة النظر الاسلامية تعمل على رفع الكفايسة بمورة تراكمية وحقيقية ومستمرة ، فانها تعتبر سياسسة اقتصادية رشيدة وذات مضمون اجتماعى واخلاقى الى جانسب

والتنمية الاقتصادية لا تتحقق الا بتوافر عنصريــن وهما العنص المادى ( المواردالطبيعية ورأس المــال ) والعنصرالبشرى ( الانسان نفسه ) ويتم التفاعل بينهمــا داخل اطار من القيم والاخلاقيات •

فكم من دول تشابهت فى الموارد ولكنها اختلفست فى معدلات التنمية الاقتصادية والانجاز الاقتصسادى بسبب اختلاف العنصر البشرى ( كما وكيفا) وهنا نؤكسد على اهمية راس المال البشرى بمعناه الواسع ( تعليسم موجه سـ ثقافة عالية سـ تدريب ومهارة ، ما يعرف الآن

بالبحوث والتنمية درجة التمسك بالقيم الرغبة فى النمو٠٠) وكل هذه العناص الاخيرة ( العوامل غيرالاقتصاديــــة ) قد اكد المنهج الاسلامي على ضرورتها للتنمية الاقتصادية ٠

فالاسلام يحث على بذل الجهد والمشابرة لاكتشـــاف القوانين التى تخفع لها العمليات الفنية للانتاج حتـــى يمكن الاستفادة منها وهي ما نسميه بالتقدم التكنولوجــى الذي يستهدف زيادة الانتاج كما وكيفا وقد قال اللـــه تعالى في هذا المدد " قد جعل الله لكل شيء قـــدرا" ( الطلاق ـ الاية ٣ )

ويرتبط الانتاج والتعمير والتنمية بعنصرين أساسيين وهما العمل ( الموارد البشرية ) والطبيعية ( المسوارد المادية) ويجب ان يدخل رأس المال ضمن العمل حيث انسمه محملة جهد انساني سابق ٠

ومن هذا المنطلق كانت السياسة الاقتصادية لازمـــة للتنمية من وجهة نظر الاسلام ترتبط بعنعرين : فــــرورة العمل لانه اساس القيمة والثروة ، ثم ضرورة استغـــلال كل عناصرالطبيعة اى الارض وماعليها ومافى باطنها وكذلــك ثروات البحار والانهار والمحيطات =

وفى هذا الصدد يقول المولى سبحانه عن العمــــل وسنذكر الايات القرآنية هنا على سبيل المثال لاعلى سبيل الحمر :

" ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات انا لانفيسسع اجر من احسن عملا "٠٠٠٠ | سورة الكهف الايلة ٣٠ )

" ولكل درجات مما عملوا ليوفيهم الله اعمالهـــم وهم لايظلمون ٥٠٠٠" ( سورة الاحقاف ـ الاية ١٩ )

" وان ليس للانسان ما سعى ، وان سعيه سوف يسسسرى شم يجزاه الجزاء الاولى " ( سورة النجم سالاية ٢٩س١٩ )

وقد وردت في القرآن الكريم ٣٦٠ آية تتحدث عسسين العمل و ١٠٩ اية تتحدت عن الفعل .

وقد اهتم الاسلام بالعمل كأساس الانتاج • وكانسست نظرته للعمل نظرة تتسم بالعمق حيث ركز على نوعية العمسل الى جانب عنصر الكم ( ساعات ايام ١٠٠٠ الخ ) ، ولذلك نجد ان الكثيرمن آيات القرآن العظيم تهتم بحسسن اداء العمل اى بجودة العمل " من احسن عملا" وفي موضوع اخر "ولكل درجات مما عملوا ١٠٠ " ويقول المعطفى صلسى الله عليه وسلم " من عمل منكمعملا فليتقنه " (٣٣)

ولذلك يجب ان تهتم السياسة الاقتصادية الاسلاميسة بعنصر العمل من زوايا عدة :

(۱) توفير فرص العمل للقادرين على العمل والراغبيسن فيه وهذا ما نسميه بسياسة التشغيل الكامـــل ، وحتى نقضى على البطالة ، ولن تستطيع الدولــــة الاسلامية تحقيق ذلك الا من خلال الانتاج ، فكـــان زيادة الانتاج ترتبط اساسا بزيادة فرص العمــــل والتشغيل ،

(٢) الاهتمام بتحسن نوعية العمل من خلال ما نسميــــه ببرامج التدريب والتعليم المهنى - ولعل تقـــدم الامم يقاس الآن لا بحجم قوة العمل بل بنوعيتهـــا اى بنسبة العمل المدرب او الماهر الى جملــــة قوة العمل وهذا ما نبهنا اليه المنهج الاسلامى -

ويمكننا ان نسوق المشال الاتي من سيرة رسسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يتضح لنا مدى اهتم المام الاسلام بالعمل على اساس انه اسمى القيم الانسانية عسسسن انس رض الله عنه قال : ان رجلا من الانصار اتى السحسى النبي صلى الله عليه وسلم فسأله ( اى طلب منه صدقـــة) فقال له : مافي بيتك من شيء ] قال بلي طبس ( اي كسياء غليظ ليس بحالة جيدة ) وقعب يشرب فيه الماء ، قــــال آثنى بهما ، فأتاه بهما ، فأخذهما رسول الله عليه الصلاة والسلام وقبال من يشترى هذين ؟ قبالرجل انبا اخذهم ..... بدرهم ، قال من يزيد على درهم ( مرتين او ثلاثـــــا ) فقال رجل انا آخذهما بدرهمين ، فاعطاهما اياه ، وافسلت الدرهمين فاعطاهما للانصارى ، وقال اشتر باحدهما طعامسا فانبذه الى اهلك ، واشتربالاخر قدوما فائتنى به فأتساه به فشد فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عودا بيسمده (ای رکب له ید من خشب) ثم قال له اذهب فاحتط الله ا وبع ارينك خمسة عشر يومانذهب الرجل يحتطب ويببع فجساء وقد اصاب عشرة دراهم ، فاشترى ببعضها ثوبا وبعضهــــا طعاماً ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : هــدًا خيرلك من ان تجى ً المسألة نكته في وجهك يوم القيامة (عَه) وينصب الشق الشانى للسياسة الاقتصادية المستهدفسة للتنمية الاقتصادية فى ان تبنى الاجراءات وترسم السبسل التى تكفل الاستخدام الامثل للموارد الطبيعية ; ارض للزراعة ما تحت الارض ( معادن ما بترول ) وما يتعسسل بالارض من شروات فى البحار والانهار،

وفي هذا العدد يقول المولى عز وجل :

" هو الذي انشأكم من الارض و استعمر كم فيهــــــا
" • • • • ( سورة هود الاية ١٦ )

" وسخر لكم مافى الارض جميعا منه " ( سورةالجاثيـة الاية ١٣) -

" فانتشروا في الارض وابتغوا من فقل اللــــــه ٠٠٠٠٠ ( سورة الجمعة ـ الاية ١٠)

وقال تعالى " وآخرون يغربون فى الارض يبتغـــون من ففل الله وآخرون يقاتلون فى سبيل الله "(ســـورة المزمل الاية ٢٠)٠

وقال سبحانه " فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه" (سورة الملك ــ الاية ١٥) وقال على الله عليه وسلما " التمسوا الرزق في خبايا الارض " (٥٠٠) وهي دعوة لهمما مدلولها العميق ، حيث ان المعطفي على الله عليه وسلما يحثنا على البحث عن الثروات المجناه في الارض ، ولعمل

ما نجده كل يوم من ثروات في باطن الارض تفوق تلك الثروة التي على الارض ما يؤكد عمق نظرة رسول الله على اللـــه عليه وسلم ، ويكفى دليلا ذلك البترول الذي جعل الجزيــرة العربية ودول الخليج من اغنى اغنيا العالم رغــــم فقرها بعنصر الارض الصالحة للزراعة ، وما كان ذلـــــك الا لأنهم التمسوا الرق في خبايا الارض .

والواقع ان السياسة الاقتصادية الاسلامية تستهدف التنمية الاقتصادية بالمعنى الذي ذكرناه اى باحسدات تغييرات هيكلية في الاطارات الاقتصادية ( تعميسسر الارض واملاحها وانشاء المصانع واستخدام التكنولوجيسا وازدهار النشاط التجارى | والاطارات الاجتماعية ( سياسسة تنمية متوازنة تراعى الاعتبارات الاجتماعية وتعمل علسس التشغيل الكامل ) والاطارات الشقافية ( التعليسسرف التدريب وجودة واتقان العمل ) واطار القيم ( مايعسرف بالرفبة في التنمية وعملية بعث الشمير الحي المصاحبسب للتنمية والتي اطلق عليها احد رجال الاقتصاد الفرنسييسن المهتمين بقفية التنمية

وهى كلمة اجنبية يمعب ترجمتها للعربية بلفظ واحسسسد ولكن يقمد بها صحوة الضمير وهى ما وصفه القرآن بالنفسس اللوامة وقد اقسم بها المولى عز وجل .

ولذلك لا يعجب المسلم حين يجد دولا متقدمة ( رغسم عدم اتباعها المنهج الاسلامي ) لانها قد سلكت من القيسم الانسانية واتبعت من القواعدالامولية ما يتمشى مع الخطوط العريفة لذلك المنهج واهم تلك القواعد العمل الجسساد

والاصلاح في الارض ومن هنا نستطيع اكتشاف المهمون العمبسق للآية القرآنية ، التي قال فيها سبحانه وماكان ريسك ليهلك القرى بظلم وأهلها مطحون " ( سورة هود الآيسسة الال) ، فأهل هذه القرى ( دولة أو اقليم أو أي وصيدة سياسية) يعملون ويملحون ويسخرون العلم والتكورجيسا لخدمة الانسان وعمارة الارض والكون فينتفع بذلك كسسسل شعوب الدنيا ولذلك لم يهلكهم الله تعالى إلم مسود عندهم من ظلم واهم انواع الظلم هو الشرك بالله والسسد عن منهجه "

والخلاصة ان السياسة الاقتصادية التنموبة فــــــى الاسلام تتمثل في تلك الاجراءات والادوات التي تستأســـان جذور التخلف بمعناه الواسع - فهو ليس مجرد انخفـــان متوسط دخل الفرد ، بل انه ظاهرة متعددة الجوانب - هـــو لا يتعلق بندرة الموارد الطبيعية بل بسو استخدامها ونقص فاعلية استخدامها كما انه يتعلق بقصور وعــــدم كفاءة العنصر البشرى ( بناء الانسان نفسه ) وقمور قيـم التنمية .

وقد تجلت عنظمة المنهج الاسلامي وسياسته الاقتصاديسة حين تمكن من تشخيص دقيق للمرض • لأن سوء التشخيص قللمن يدفع الى تفاقم المرض لسوء اختيار الدواء مما يعفر على العجز عن محاربة الداء •

وقد قال تعالى " ومن اتبع هداى فلا يفل ولايشقىسى ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة فنكا ، ونحشره يسسوم القيامة أعمى " ( سورة طه الآية ١٢٢ ) ٠ اما العنص الثالث المرتبط بالسياسة الاقتصاديسة التنموية في الاسلام يتمثل في العنص المفقود في معظلم برامج التنمية الاقتصادية في دول العالم الاسلامية وغيسر الاسلامية والمتقدم منها والمتخلف، ونقعد به عنصلل الاخلاق أو اطار القيم ولقد سبق ان اشرنا اليه ونحسن بعدد تحليلنا لعناص العنج الاسلامي في الجزء السابق،

فلقد سبق أن أوضعنا ان الاسلام قد ادرك اهميسسة العوامل الكيفية المؤثرة على التقدم بل والتى تكفسسل المحافظة عليه ، فالعبرة ليست بعنع التقدم بسسسل باستمراره وعموم فائدته ،

وقد أثبت التاريخ ان الاطار الخلقى قد لعسسب دوره فى تنمية وتقدم المجتمعات الاسلامية الاولى ، كمسا يقال ان الاطار الخلقى والسلوكي كان وراء نهضة اوربسسا الغربية فى القرنين التاسع عشر والعشرين .

فلقد كان للعوامل الدينية بما احدثته من تهيئة نفسية ملائمة عند البروتيستانت اهمية كبرى على تطــور وتقدم انجلترا بصفة خاصة وسبقها للدول الاوربيـــــــة

الاخرى فقد اشرت دعوة ( لوشر ) زعيم المستهب السروتستانستى على عليته المتبنين لمذهبه فتغير نه أ حساتهم الاحتماعية وقويت لديهم الرغبة في التقشف وحب العمار والمساسسرة ويقال أن ( لوشر ) قد توحى تلك المساديء عن تماليسسسم الدين الاسلامي الحنيف حيث أن هذا الدين يحت عثر العمسل والكفاح وليس على العبادة والاعتكاف فقط ، وهي معسسوة واقعية لانها تجمع بين امور الدنيا والدين -

ويطلق المتخصصون في عالم التنمية الاقتصادبة فيني الوقت الراهن على هذه العملية بظاهرة التقبل التنميوي أورد الفعل الموجب للتنمية .

وقد أكد القرآن الكريم على العلاقة الوثيقة بيسن اطار القيم والاخلاق المتجسدة في طاعة الله سبحانسسه والتقدم والتنمية بقوله تعالى " وضرب الله مثلا قريسة كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكسسان فكفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخسوف بما كانوا يعنعسون " ( سورة النحل الاية ١١٢) ،

وقد اكد ابن خلدون على اشر العوامل الاخلاقيـــــة على التنمية الاقتصادية وحذر من الظلم ط سياسيــــــا واقتصاديا واجتماعيا لأنه يترك حالة من اللامبالاة عنـــد الشعب المتخلف ،

#### المبحد الرابسع

السياسة الاقتصادية الاسلامية السوريعي (٤)

ان التنمية الاقتصادية في الاسلام ليست الهــــدف النهائي للمجتمع الاسلامي بل هي وسيلة لهدف ، اذ يتمشـل الهدف النهائي للانجاز الاقتصادي في تحقيق التكافسيسل الاجتماعي من خلاف مضامين ذات دلالات أعمق من مجرد مفهــوم توزيع الدخل القومى ، فالسياسة الاقتصادية التوزيعيــــة حسب المنهج الاسلامي ليست سياسة سلبية تهتم بمجــــرد اعادة توزيع الدخل القومي ، بل انها سياسة ايجابيــــة تهتم بالتكافل الاجتماعي في صورته العامة والتي تشتمسل على العدالةوالأخوة بالاضافة الى اعادة توزيع الدخــل -وهى سياسة ايجابية ايضا لأنها تربط بين عملية التوزيــع وعملية الانتاج والانفاق ، كما انها سياسة واقعيـــــــــة لانها تهتم عند اعادة توزيع ثمار التنمية بضمان حسسسد الكفاية وليس حد الكفاف وتتضمن اشباع الحاجـــــات سياسة ديناميكية لانها لاتهتم بمجرد توزيع لحظى للدخول ، والا فاننا لن نجد ما نوزعه مستقبلا ولكنها تهتم بعملية التوزيع من خلال عملية الانتاج ، ومن هنا كانت نظـــرة الاسلام للزكاة اذ جعلها تفرض على مال نام او قابــــل للنماء وجعلها تفرض على خراج الارض من زروع وشمسسار وليست على الارض ذاتها حتى يكون هناك حث على الانتساج وتوليد الدخول .

وكما ذكرنا حالا فان السياسة الاقتصادية التوزيعية في السنهج الاسلامي تستمد جنورها من مفهوم العدالـــــة ومفهوم الاخوة ومفهوم المساواة النسبية وليست المساواة النسبية التي تنكر تفاوت الادوار والمهام وتبايـــــــ القدرات والكفاءات والمواهب =

فاها فيما يتعلق بانبعاث السياسة الاقتصاديـــة التوزيعية الاسلامية من مفهوم العدالة بعفة عامـــــة مستلهمة من قول الله تعالى " كونوا قوامين بالقســط شهداء لله ، ولو على انفسكم او الوالدين والافرسسن ، ان يكن غنيا او فقيرا فالله اولى بهما فلا تتبعــــوا الهوى ان تعدلوا ، وان تلووا او نعرسوا فان اللــــه كان بما تعملون خبيرا ٠٠" ( سورة الــاء الاية ١٣٥ )

ويقول الامام على بن ابى طالب كرم الله وجهسه في مخاطبته لأحد ولاته " اياك والاستئثار بما للنسساس فيه اسوة " وقال " انعف الناس من نفسك ومن خاصسسة أهلك ، ومن لك فيه هوى منرعيسك ، فانه ان لم تفعسل تظلم ، وليس شيء ادعى الى تغيير نعمة الله وتعجيسال نقمته من اقامة على الظلم " .

واما فيما يتعلق بانبثاقها من فكرة الافسسوة فنستلهمه من قوله تعالى " انما المؤمنون اخوة"(سورة الحجرات الاية ١٠ ) = واما فيما يتعلق بارتباطها بعملية الانفاق والانتاج فنجده فى قوله تعالى " امنوا بالله ورسوله وانفقوا ممسا جعلكم مستخلفين فيه فالذين امنوا وانفقوا لهم اجسسسر كبير ٠٠" ( سورة الحديد الاية ٧)٠

وسوف نعالج موضوع السياسة الاقتصادية التوزيعيسة في الاسلام من الزوايا التالية والتي ترتبط بالرد علسسي التساؤل التالي : كيف تطبق سياسة التكامل الاجتماعسسي في الاسلام ؟

- (۱) من خلال تقليل حدة التفاوت دون استهداف المساواة المطلقة •
  - (٢) من خلال الركاة وغيرها من المدقات =
  - (٣) من خلال فكرة حد الكفاية ومفهوم الحاجات الأساسية
    - (۱) المفهوم الاسلامي للمسسساواة والسياسة الاقتصادية التوزيعيسسة

ان المتفهم لآيات القرآن الكريم وأحاديث النبيين ملى الله عليه وسلم ليخلص الى حقيقة هامة وهى ان الاسلام لا يقر المساواة المطلقة الا في غير ما يتعلق بالعميل او الفعل ، فهو يقر المساواة المطلقة فيما يتعليل بكونالانسان كانسان اى في الامورالسياسية ،والقانونيلية والاخلاقية والعقائدية ،

وسنقوم بتأیید هذه الحقیقة بالاستنان اله آیسسات القرآن الکریم والسنة النبویة المشرفة :

فقد قال نعالى " ياأيها الناس القوا ردام السلاي خلقكم من نفس واحدة ١٠٠٠ ( سورة النساء الا ـ ١)

وقال سبحانه " ان أكرمكم عند الله أنقاكـــــم" ( سورة الحجرات الاية ١٣) ،

وقال صلى الله عليه وسلم " الناس سوامية كأسنسان المشط ، لا فضل لعربى على اعجمى الابالتقوى والعمــــــل الصالح."(١٠١)

ففى مجال الحقوق والواجبات ذات الطابع السياسسى والقانونى والاخلاقى لا يقر الاسلام التفاوت، بل الكسسسل فى نظره سواءً، اما فى المجال الاقتصادى فالتفاوت فسرورة ولكن دور السياسة الاقتصادية الاسلامية التوزيعية فيمشسل فى مسألتين :

بعل التفاوت في مجال الشروة والدخل " التفسياوت الاقتصادي " يستند الي عوامل موضوعية اي عوامسل تتعلق بالعمل والسعى والكد وليس عن طريق الحسب او النسب أو القرب من الحاكم او اي طرق اخسسري ملتوية ، وتستطيع تلك السياسة ان تدخل حيسسن التطبيق من خلال قاعدة " من اين لك هذا ؟ "

فالمساواة المطلقة دون مراعاة لتفاوت المواهسب والقدرات واختلاف المهام والادوار في الحيسساة انما هي نوع من الظلم ، وقد قال الله تعالسيي " وانه ليسللانسان الا ماسعي ٠٠٠٠٠٠ •

وقال سبحانه " ولكل درجات مما عملوا ٠٠٠٠"

تقليل حدة التفاوت مع مراعاة ظروف المحتاجيسسن لا تكفى القاعدة الاولى وهى المتعلقة بجعسسسل التفاوت فى الثروة والدخول مستندا الى عوامسسل موضوعية ـ لاقرار وضمان التكافل الاجتماعي لأن هناك العجزة والمعوقين وغير القادرين ، ممن لا يستطيسع الكسب فهل يعنى ذلك عدم قدرتهم على العيسسش ؟ لقد ضمنت السياسة الاقتصادية الاسلامية والتوزيعيسة حقهم فقال سبحانه وتعالى " ٠٠٠٠ ولذى القربسسي والمساكين وابن السبيل ، كي لايكون دولة بيسسسن الاغنياء منكم " ( سورة الحشر الاية ٧) ...

هذا يوضح أن الاسلام لا يقر المساواة المطلقة في توزيع الدخوللانها مساواة غير موضوعية وغير عمليةلانها تعكس تفاوت ثمار الجهد والاعمال كما أن المساواة المطلقة في الشروات والدخول لن تعمل مستقبلا على تنمية الشروة لانه لن يتبقى شيء يوزع بل سنعل لحالة من توزيع المقسر في المدى الطويل نتيجة انخفاض مستوى الانتاج بسبب فعيف الحافز على الانتاج "

# (۲) الزكاة كأهم أداة للسباسسة الاقنصادية التوزيعيةفىالاسلام

لقد رأينا ان المنهج الاسلامي لا تقر التفسيساوت التحاد في توزيع الدخول والشرمات كما انه لايقرر فسيسي ذات الوقت المساواة المطلقة في عملية التوزيع -

وقد عالج الاسلام هاتين المسألتين اى زيادة حسدة التفاوت ثم ضمان توزيع متفاوت يتمسّى مع الطبيعــــــة الانسانية واختلاف الادوار والمهام واختلاف قدرات ومواهب الافراد من خلال الزكاة -

وقد حدد القرآن الكريم مصارف الزكاة كالآتى :

قال تعالى " انما المدقات للفقراء والمساكيسين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم ، وفي الرقسساب والغارمين ، وفي سبيل الله وابن السبيل ، فريفة مسن الله ، والله عليكم حكيم" ( سورة التوبة ـ الاية ٦٠) ٠

وقد لعبت الزكاة دورا هاما في عهد الخلفى الراشدين حيث ساد العدل وعمت روح التكافل الاجتماعي وقد غطت اموال الزكاة كل حاجات المسلمين حسب مصارفها الشمانية المذكورة في القرآن بل وفاضت عن الحاجة و

فحينما تولى عمر بن عبدالعزيز رضى الله عنىسه خلافة المسلمين كانت احوالهم غير مرضية تماما، فقسسد عانى الكثير من الفقر وفيق الحاجة وكثرة الديسسون ، وبعد عامين من توليه الحكم ، والتزامه بنظام الزكسساة وبيت المال ، وارسلاليه والى العراق بفائض بيت المال ، فرده اليه وكتب له " انظر من كان عليه دين في غيسسر اسراف ولا بذخ فأد عنه دينه " فكتب الوالى الى عمسسر بن عبدالعزيز رضى الله عنه " انى قد فعلت ولم يبق فسى العراق محتاج واحد فماذا أفعل بفائض المال؟

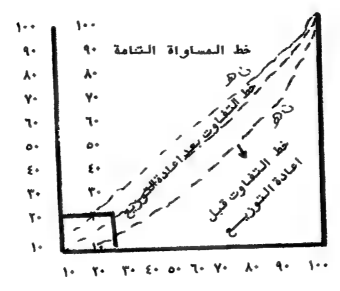
فكتب اليه امير المؤمنين يقول له " انظر كــــل بكر لم يتزوج وشاء الزواج ولم يقدر عليه فزوجـــه " وأرسل الوالى يخبره انه قد فعل وبقى فائض فقال لــــه عمر بن عبدالعزيز " انظر اهل الذمة فعاون من قد ضعــف عن ارفه فاعطه ليحملحها،

وهكذا غطت اموال بيت المال ـ من خلال الركـــاة ـ حاجات المسلمين بما فيها الديون وساعدت على نشــــر الفضيلة بتزويج من يحتاج للزواج من شباب المسلمين واهل الذمة •

والواقع ان الزكاة تعتبر اهم اداة في السياسية الاقتصادية والتوزيعية في الاسلام ، تلك السياسة التسمى تسمى بلغة العصر بالسياسة المالية اي سياسة الانفاق العام والضرائب ، فالزكاة تؤدي ، وظائف اقتصادية من خلال عدم تكديس الشروة والانفاق وقد اعترف الاقتصاديون بأهميسة ذلك بعد الكساد العالمي الكبير في الثلاثينيات وظهمسور ما يسمى بالاقتصاد الكنسيزي -

كما انها اداة 'حتماعية تؤدى الى اعاده بوزيسع الدخل القومى وتقليل حدة التفاوت بين الدخول ، سسرى ضرورة توقيح الفكرة بمعنى لورنز ولا يجب شطب الفقيسرة لانها ليست حشو ولكنها فرورية ، ويمكننا تعوير وافسسح اعادة توزيع الدخل القومى مد فلال الزكاة باستخدام ما يسمى بمنحنى لورنز الذى يترجم مدى النماوت فسسسى توزيع الدخل والثروة بين افراد المجتمع الواحد فسسي لحظة زمنية معيشة ،

ويمكننا معرفة حالة التوزيع السائد للدخل القومى وللشروة القومية في مجتمع معين بمعرالا النسبة المئوية للسكان وما يقابلها من النسب المئوية للدخل السيدي يحملون عليه .



ويعبرالمحور الافقى عن نسب توزيع والمحور الرأسى عن نسب توزيع الدخل = ويمثل الخط ن ه اوضاع المساواة المطلقة فى توزيع الدخول بين افراد المجتمع وهو خصط يصنع زاوية ه٤ مع المحورين الافقى والرأسى وميسل هذا الخط - يساوى الواحد المحيح فعند النقطة (م) مثلل على هذا الخط نجد ان ٣٠ لا من السكان يحملون علمسس ملى هذا الخط نجد ان ٣٠ لا من السكان يحملون علمسسر ٣٠ لا من الدخل القومى = وقد قلنا ان الاسلام لايقسسر المساواة المطلقة فى توزيع الدخول لانها غير مقبولسة وغير عملية لانها تتجاهل اختلاف قدرات ومواهب الافسسراد هذا بالاضافة الى الومول الى وضع مستقبلى لن تجد فيسه شيء توزعه -

اما المنحنى ن ه الذى يقع اقصى يمين الخط ن ه فانه يعكس التفاوت الصارخ فى توزيع الدخول - فمثـــلا عند النقطة (ف) على هذا المنحنى نجد ان ٣٠ لا مــــن السكان يحملون على ١٠ لا فقط من الدخل القومـــي اى ان هناك فجوة فى توزيع الدخول يبلغ مقدارهـــــا ٢٠ لا انحراف عن الوفع المطلق ) وتتمثل فى المساحـة التى تقع بين المنحنى ن ه والخط ن ه .

اما المنحنى ن ه ( المنقط) والذي يقع بيسسن المنحنى ن ه والخط ن ه فانه يعكس وفعا تقل فيه حسدة التفاوت دون ان يلغى التفاوت كلية اى يسير عن الوضع الذي تستخدم فيه الزكاة كأداة فعالة للسياسسسة الاقتصادية التوزيعية في الاسلام ، حيث نجد ان استخدام الزكاة يمكنه ان يجعل ٣٠ لا من السكان يحملون علسسي

٢٠ لم من الدخل بدلا من ١٠ لم فقط كما في حالة ما فيسسسل
 استخدام الزكاة ( او اى نوع من الفرائب تراها الدوليسة
 الاسلامية ضرورية لتقليل حدة تفاوت التوزيع ) .

والزكاة كأداة توزيعية تعبر عن فكرتى الانفسساق العام والفرائبفى آن واحد ولكن التحليل السابق لايعنسى ان الزكاة هى الاداة الوحيدة للسياسة الماليةالتوزيعيسة فى الاسلام ، فقد اجاز الاسلام لولى الامر فرض فرائسسسب او جباية اموال بفى حالة عدم كفاية الزكاة للتحقيسة العدالة والتكامل الاجتماعي فى الاسلام من منطلق آيسسات القرآن الكريم واحاديث النبى على الله عليه وسلسسم وآراء وتطبيقات الخلفاء الراشدين -

فقد قال الله تعالى " وآتوهم من مال الله السندى آتاكم ٠٠" ( سورة النور الاية ٣٣)

وقال سبحانه " وفي اموالهم حق للسائل والمحسروم" ( سورة الذاريات الاية ١٩ ) •

ويقول المولئ عز وجل " خذ من اموالهم صدقـــــة تطهرهم وتزكيهم بها " (سورة التوبة الاية ٥٦)٠

وقال صلى الله عليه وسلم " من كان عنده فضلل دراد فليعد به على من لازاد له ومن كان عنده فضل ظهلل

فليعد به على من لاظهر له "(Y)" ويقول ابو سعيد الخصدرى ثم اخذ النبى صلى الله عليه وسلم يعدد من احتصاف الاموال حتى ظنتا ان ليس لنا من مالنا الا ما يكفينا  $(A_*)$ 

وقال الممطفى صلى الله عليه وسلم " تؤخذ مسسسن اغنيائهم فترد على فقرائهم"(٩٣).

وقال عليه الصلاة والسلام " ليس منا من بسمسات شبعان وجاره جوعان وهو يعلم "(١٠٠)

وقال الامام على بن ابى طالب كرم الله وجهــــه "ان الله فرض على الاغنياء في اموالهم بقدر مايكفــــى فقراءهم ، فان جاءوا وعروا فيمنع الاغنياء"،

(٣) السياسة الاقتصادية التوزيعيـــة
 في الاسلام ومفهوم حد الكفايـة

حينما اهتم المنهج الاسلامي بتقليل التفاوت في توزيع الدخل القومي توزيع الدخل القومي واهم أدواتها الزكاة فائه قد اهتم بفكرتين : اولهميا ان تكون السياسة التوزيعية ايجابية بمعنى ان تي ملى مال نام او قابل للنماء حتى يزداد الانتاج وتكثير الخيرات ويجد ولى الامر ما يوزعه ، كما انها تضميين لا مجرد توزيعيا للبيا لثمار الجهد والعمل بل تفميين

وضع الافراد على الطريق العصم للكسب بتوفيرادواتالاستاح لهم او سوفير فرص الدمل وهذا واحب الدولة الاسلامبسسة حتى يصبح كل عضو في المحتمع عضوا انتاحيا ولبس محسسرد مستهلك .

اما الفكرة الثانية فتتمثل فى تكفل الدولــــة الاسلامية لا فقط بضمان الحد الادنى للمعيشة بل بضمان حــد الكفاية واشباع الحاجات الاساسية ففكرة الحاجات الأساسية اذن ليس مفهوما جديدا على الادب الاقتصادى كما يفهــــم من دراسات المنظمات الدولية المهتمة بقضية التنميـــة او من افكار بعض كتاب التنمية بل هى فكرة قديمــــــة تولدت وتبلورت فى اطار المنهج الاسلامى ٠

فلقد تولدت الخطوط العربضة لاستراتيجية ومفهـــوم اشباع الحاجات الاساسية في معرض الحوار بين آدم علبـــه السلام وربه سبحانه وتعالى حين حذره منهكائدالشيطـــان وانه سيخرجه منالجنة \_ حيث يجد الحاجات الاساسيـــة والكمالية ٠٠ وما فوق تعور البشر \_ الى الارض حيث يجــد فيها اهم تلك الحاجات الاساسية ٠

" ٠٠٠ فقلنا ياآدم ان هذا عدو لك ولروجك ، فسلا يخرجنكما من الجنة فتشقى ، ان لك الا تحوع فيها ولاتعرى وانك لا تظمأ فيها ولا تضحى ٥٠٠٠" ( سورة طه الايسسسات ١١٧ ، ١١٩)٠

ويمكن التعرف على اربع حاجات اساسبة في هــــده الاية الكريمة :

- الحاجة للمأكل (الغذاء) -
- الحاجة للملبس (الكساء) •
- الحاجة للشرب (المياه النقية والصحية)،
  - -- الحاجة للمسكن المناسب -

وقد وردت باقى عناص استراتيجية اشباع الحاجات الاساسية فى القرآن الكريم وفى احاديث الرسول صلى الله عليه وسلم ومنها الحاجة للتعليم والحاجة للعمادة المحدة .

وقد ارتبطت فكرة حد الكفاية بمفهوم الحاجـــات الاساسية وارتبطا معا بمسألة الزكاة ، فقد وضــــــح المعطفى على الله عليه وسلم المدى الذى يتوقف عنده حق المسلم في الاستفادة من الزكاة ،

فقال : حتى يصيب قواما من عيش او سدادا مــــدار عيش " ولم يحدد الرسول صلى الله عليه وسلم مقـــدار معين لهذا الحد بل تركه يتحدد حسب الظروف .

وقد تبلورت فكرة حد الكفاية على يد الخليف عمر بن الخطاب رضى الله عنه حيث وقع ما قعده المصطفى ملى الله عليه وسلم بقوله لأحد عماله فيما يتعلق بما يجب ان يعطى من الركاة" اذا اعطيتم فاغ حدد على احدهم ماله محدد الابل "(11))

يقول الخليفة عمر بن عبدالعرسز رضى الله عنسه :
" لا بد للمسلم من مسكن يسكنه ، وخادم بكفيه مهنتسسسه وفرس يجاهد عليه عدوه ، ومنان يكون في بينه دي الاشسات فان بقى من المال استخدم في قضاء دين الغار سيسسسن ، فان بقى استخدم في تزويج شباب المسلمين الرائبسسسن في الزواج وغير القادرين عليه ٥٠٠ ،

وهكذا يتضح ان حد الكفاية في الاسلام لابد إلى يكون هدف السياسة الاقتصادية التوزيعية ، لانه يتعلق اشباع المحاجات الاساسية للجماهير العريفة للحكان ، فهو ليسس حد الكفاف ، ولكنه المستوى الذي يجعل الفرد وأسرتلم يعيش عيشة لائقة تقرب من اغنى الناس في المجتمع عيلست لابد ان يتوفر له محكن ملائم وملبس لائق ومأكل ومسلسب صحى وتعليم مناسب وصحة جيدة ووسائل التقال مربحلة وان تقفى عنه ديونه طالما استديز في غير للسلسلام ولا اسراف بل ويعتد افق مفهوم حد الكفاية ليشمل النزهة والترفيه .

وتقوم معظم الدول المتقدمة " اوربا الغربيسة وامريكا الشمالية " بتطبيق هذه الفكرة لديها ، ففسس فرنسا مثلا يوجد مايسمى بالصندوق القومى للامن الاجتماعي، يقوم بتوفير حد الكفاية لكل مواطن ويعمل على توفيسر مسكن ملائم له بل ويمكنه من الاستمتاع بعطلاته الصيفيسة ويساعده في تجهيز ابنائه قبيل حلول العام الدراسسي، وكان من الاجدر ان تقوم الدول الاسلامية بتطبيق هسسسنه الافكار التي تعتبر افكار اصلية للمنهج الاسلامسسسي،

ولا يمكن الاحتجاج بالقول بانها شحتاج لموارد ضخمة -

فهل نحن ندفع فعلا مخصصات الزكاة وهل يقوم كسسل فرد بدفع ما يستحق عليه من فرائب وهل نطبق قاعدة مسسن اين لك هذا ؟ نعتقد ان هذا كفيل بامداد بيت مسسسال المسلمين بأموال فخمة تمكنه من تحقيق حد الكفايسسسة ونستطيع من خلاله تطبيق السياسة الاقتصادية الاسلاميسسة التوزيعية التي عرضنا لأهم معالمها الأجزاء السابقة -

#### المبحث الخامس

# السياسات الاقتصادية المعاونة (٥)

يمكن القول بأن المبحثين السابقين قد منسساولا جناحى السياسة الاقتصادية في الاسلام ، اذ ينحصر الهسسدف من السياسة الاقتصادية في التنمية الاقتصادية بكسسسل ما تضمنته من ابعاد: تغيرات كمية وكيفية في الهياكمل الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والتنظيمية وكل مسسا يتمل بتقدم المجتمع وارتفاع مستوى الرفاهية الماديسة والمعنوية وينحصر أيضا في الهدف الثاني وهو التكافسل الاجتماعي واعادة توزيع الدخل القومي -

وينفوى تحت لوا عدين الهدفين الأساسين مجموعة اخرى من الاهداف الثانوية التى تتعلق من قريب او مسسن بعيد بتحقيق هدفى التنمية وعدالة التوزيع ، ويمكسسن تلخيص اهم اهداف ووسائل السياسة الاقتصادية فى الاسلام بخلاف هدفى التنمية وعدالة التوزيع فى الآتى :

- سياسة استقرار الاسعار
- ـ سياسة ترشيد الانفاق العام والخاص
  - \_ سياسة توازن ميزان المدفوعات

فصياسة استقرار الاسعار مثلا لها صلة وثيقــــــة بهدفى التنمية والتوزيع واعتبارها في نفس الوقــــت ، بالاضافة الى كونها هدفا من اهداف السياسة الاقتصاديسة أداة لفمان التوزيع الامثل للموارد ( تحقيق التنميسسة بمورة فعالة ) وأداة لفمان وفاعلية التوزيع العسسادل للدخل ، فاختلال الاسعار سواء في صورة تضغم او انكمساش يفر بهدفي التنمية وتوزيع الدخل بعورة عادلة ،

كما ان هدف المحافظة على التوازن الخارجـــــى
يعتبر بدوره هدفا مكملا بالاضافة الى اعتباره وسيلـــــث
من وسائل تحقيق هدفى التنمية والعدالة ، وقد يحـــدث
تعارض او تصارع بين الاهداف او بين الوسائل مشـــــل
التمارع بين هدفى التنمية والعدالة ( وقد ثبت انـــه
تعارض ظاهرى | كما قد يحدث تعارض بين هدف الاستقــرار
الداخلى وهدف التوازن الخارجى ، وهنا تكمن اهميـــة
التخطيط فى المنهج الاسلامى ، حيث ان السياسة الاقتصاديـة
القائمة على التخطيط تكتسب فاعليتها من خلال قدرتهــا
على القفاء على التناقفات او عناص التصارع بيــــــن
الاهداف المختلفة للسياسة الاقتصادية او بين الوسائـــل

والواقع ان جوهر العملية التخطيطية في المنها الاسلامي تتعلق بتخطيط الانفاق لأن تخطيط الانفاق يحبيل اهم مشكلات الاقتصاد وهي متكلة الانتاج ومشكلة التوزيسع ومشكلة التمويل وسوف نعالج بمورة موجزة .. في الجيان التنالي من هذا المبحث اهم السياسات الاقتصادية الاسلامية المعاونة والتي تعتبر بدورها ادوات او سياسيسات او اجراءات تستهدف ضمان فاعلية واستمرار التنميسية

الاقتصادية والتوزيع العادل للدخل القومي .

### السياسة المالية في الاسلام :

تستهدف السياسة المالية في الاسلام تنبق آنـــي لهدفى التنمية وعدالة التوزيع فهي سياسة هادفــــة وعادلة - ويمكن القول بكل ثقة ان قواعد وأصول المالية العامة في الفكر الاقتصادي المعاصر قد استمدت امولها وجذورها وقواعدها واهمها الملاءمة والعدالة (هذا فـــي جانب الايرادات او السياسة الضريبية بصفة خاصة) شــــم حدد اصول وقواعدالانفاق العام والخاص (توزيع الانفــاق وترشيده) من خلال الزكاة وغيرها -

ودون الخوض في تفاصيل تلك السياسة الماليـــــة الاسلامية التي عالجها الكثيرون ، فاننا سنكتفي بتلــك الواقعة المعبرة التي تبين كيف حدث تلازم بين هدفــــي جباية الاموال وعمارة الارض او التنمية الاقتصادية ، لقد راعي الامام على بن ابي طالبكرم الله وجهه مبـــــدا يدل على عمق في الفكر وتبهر وحكمة ويتعلق هــــــدا المبدأ بعدم الافراط في جباية الاموال وعدم فرضها بمورة تعسفية حتى لايتأثر الوفع المالي للممول بطريقة توثــر على الانتاج وعلى الدخل وعلى حمة الزكاة والفرائـــب مستقبلا مما يجعلنا نمل لوفع سي الانجد فيه اموال تجبى حيث لن يكون هناك انتاج ، فقد كتب الامام على لأحـــد ولاته ( وتفقد امر الخراج بما يعلح اهله ، فان فـــــ الاناس كلهم عيال على الخراج واهله ، ولا ملاح لمن سواهم الا بهـــم

فى عمارة الارض ابلغ من نظرك فى استجلاب الخراج لان ذلسك لايدرك الا بالعمارة ، ومن طلب الخراج من غير عمارة ، خرب البلاد ، واهلك العباد ، ولم يستقم امره الا قليلللل وانما يأتى خراب الارض من اعواز اهلها ، وانما يعلمون اهلها لاسراف الولاة على الجمع وسو " ظلمهم بالبقاء وقللة انتفاعهم بالعبرة ،

وتلخيص تلك العبارات في بلاغة وايجاز بل في روعة واعجاز عناص السياسة المالية الحكيمة حسب المنهسسج الاسلامي لقد ادرك الامام على كرم الله وجهه منذ حوالسسي ١٤٠٠ عام ما توصل اليه عباقرة المتخصصين فيما نسجتسه بنظرية التحليل الاقتصادى الكلى وخبراء المالية العامية الانتاج وبالتالي على حصيلة الضرائب مستقبلا ، كمسسسا نادى الامام على رض الله عنه بسياسة تقوم على ترشيد الانفاق من خلال عدم اسراف الولاة في جمع المال نظهها لاسرافهم في الانفاق ) ثم ربط - كرم الله وجهه - بي-ن هذه المبادى الاقتصادية ( اصلاح - عمارة - عد الـــــة الجباية وملاممتها - ترشيد الانفاق ) والقيم الاسلامي ا الاصيلة ، فقد جعل قوة العقيدة ورسوخ الايمان سياجـــا للتصرف الاقتصادي الرشيد ، فقد نبه الولاة، الي الانتفساع. . بالصبر وبأنهم ليسوا مظدون وان كل شيء ضان ولا يبقيى الا وجه ربك ذو الجلال والاكرام .

ويمكن تلخيص اهم اسس السياسة المالية في الاسلام كالآتي :

## (۱) في حانب الانفسساق:

- (أ) الاعتدال او ما نسميه بلغتنا المعاصيرة (الشرشيد): حيث يقول الله نعالي والذيب اذا انفقوا لم يسرفوا ولم نفئييسيسوا وكان ببن ذلك قواما ١٠٠٠ (سيسيسورة الفرقان الاية ٢٧).
- (ب) توجيه الانفاق للصالح العام بحدن اختيار القائمين على الانفاق " ولا نؤنوأالسفهساء اموالكم التى جعل الله لكم قيسسساما" ( سورة النساء الاية ه) =
- (ج) وضع خطوط عريضة ومبادئ بسترشد بهــــا عند الانفاق وخاصة عند توزيع مــــال الزكاة ، انما المدقات للفقرا والمساكيين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهـــم ، وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل اللـــه وابن السبيل ، فريضة من الله ، واللـــه عليم حكيم ، • " (سورة التوبة الاية ٢٠) •
- (د) ضرورة الانفاق من المال الحلال حتى يبسارك الله فيه ، " ياأيها الذين آمنسسوا انفقوا من طيبات ما كسبتم ومما اخرجنا لكم من الارض ٠٠" ( سورة البقرة الاية ٢٦٧)

- (ه) استخدام الانفاق العام في انعاش النشاط الاقتصادي حسب ما نطلق عليه اليوم مفهوم المضاعف الذي اصله الاسلام منذ السلام واربعمائة عام حيث يقول تعالى" مشالنين ينفقون اموالهم في سبيل اللسلم كمثل حبة انبتت سبع سنابل ، في كسسل سنبلة مائة حبة « والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم " ( سورة البقرة الايسة
- (و) ملاءمة الانفاق للوفع الاقتصادى " الذيـــن ينفقون في السراء والشراء والكاظميـــن الغيظ والعافين عن الناس والله يحـــب المحسنين " ( سورة آل عمران الاية ١٣٤) =

## » فى جانب اليــــرادات :

لقد حددت الايرادات من وجهة نظر الاسلامكالآتى:

- (1) الزكاة وهى الركن الشالث للاسلام ولـــــن نتمكن ــ بسبب فيق الوقت ومحدوديــــــة المقام ــ مالجة تفصيلية لموضــــوع الزكاة خاصة فيما يتعلق بقواعدتحصيلهــا وقواعد صرفها .
- (ب) الفييم؛ وهو ما يؤول للمسلمين نتيجــــة الفتوحات ٠

- (ج) الجزية ؛ وهى ما فرض من مال علسسسسى رؤوس اموال اهل الذمة ·
- (د) عشور التجارة : ( الفرائب الجمركية على الصادرات والواردات ) =
- (ه) موارد اخرى : حيث يجوز لولى الامسسس
   فرض ضرائب اضافية في حالة عدم كفايسسة
   الموارد السابقة .

### السياسة النقدية والمصرفية في الاسلام :

لا نعتقد ان هناك مسألة قداثارت من الجدل واختسلاف الآراء سواء على معيد الفكر الاقتصادي الاسلامي او علسي معيد السياسة الاقتصادية الاسلامية مثلما اثارته مسألسة السياسة النقدية والمصرفية .

ونحن نعلم ـ بادئ ذى بداً ان معالجة هــــده المسألة شاق وشائك ولن تقال فيه الكلمـة الاخيـــدرة طالما لم نتفق جميعا ـ رجال الدين ورجال الاقتمـــاد ومعهم واضعوا السياسة الاقتصادية ـ على راى موحـــد يراعى فيه عنصرين :

### (۱) عنصرعقائدی:

وهو عدم الخروج عن الاطار العام والقواعسيد الاصولية للمنهج الاسلامي الاصيل -

## (۲) امر عقلانی :

يتعلق بمراعاة مصالح المسلمين بالاستناد السبى حجج منطقية لا تقرض من الاقتصادى وحده ولا تغسسرض من رجال الدين وحدهم •

والواقع ان معوبة مناقشة موضوع السياسة النقديسة والمعرفية في الاسلام ترجع في جزء كبير منها الى مسسسا يكمن وراء تفسير آيات القرآن الكريم واحاديث النبسسي صلى الله عليه وملم حول الربا .

ويجب في رأينا مناقشة المسألة انطلاقا مسسسن مبادئ اساسية لابد ان تتوفر كحد ادنى للاتفاق بين كسل من يتناول موضوع السياسة النقدية والمصرفية فسسسسي الاسلام .

- (۱) ان الكل لايستهدف سوى مرضاة الله ورسوله وبعــــن نهضة اسلامية تقوم على التفهم الكامل للديــــن الاسلامى الحنيف ومحاولة تطبيق مبادى المنهــــج الاسلامى بعورة متكاملة وليس بعورة جزئية .

وحين قال سبحانه " كنتم خبر امة اخرجت للنسساس " فانه يعلم سبحانه وهو علام الغيوب انه اختسسار لعباده الافضل والاصلح وهذه مسألة يجب ان تكسسون محل اتفاق والا طرحنا سؤالا اخر هل نحن مسلمسسون ام غير مسلمين ؟ وقد سبق القاء فو " كاشف علسسى هذه النقطة عند تناولنا للعناص الاساسية للمنهسج الاسلامي ،

- (٣) وان ابداء الرأى في موضوع كالسياسة النقديــــــة المصرفية في الاسلام يجب ان تجرد عن اي نســـوازع شخصية او خلفية معينة تقبع في الذهن او في العقل الباطن فنحاول تكييف التفسير بل وجعله تفسيـــرا مكيفا مسبقا لخدمة غرض معين بل يجب ان يكــون الانطلاق نابعا من نقطتين :
  - (1) ابتغاء مرضاة الله ورسوله =
- (ب) العمل على تحقيق معلجة المسلميـــــن وتقدمهم وارتقائهم وان يكون الاقتصـــاد الاسلامي اقتصادا قائدا وليستابعــــا يصير في ذيل الاقتصاديات الافرى •
- (٤) وان المرونة في التفكير وتحديد معانى ومفاهيسم الاشياء امر ضرورى ، وفي هذا العدد فان السسدى يبحث موضوع السياسة النقدية والمعرفية فــــــــى الاسلام يجب ان يتوافر لديه شرط الالمام الواسسسع بأصول الفقه الاسلامي والمبادئء الاساسيةللشريعــــة

معنى ذلك ان رجل الدين لا يجب ان ينفرد وحسسده بابداء رأى ملزم وقاطع بشأن السياسة النقديةوالمصرفيسة في الاسلام ، كما انرجل الاقتصاد لايحق له الانفرادبالسرأى في هذا الشأن،

ونعتقد لو اننا اتفقنا على هذه النقاط الاربعة ، فسنحقق خيرا كثيرا لديننا ونفعا عظيما لأمتنا الاسلامية، بدلا من تجاذب الآراء وتبادلها بمورة انفرادية جزئيسة فسهذا يكذب ذاك وتظلل تسلمور في حلقة مفرغسسة لانمل فيها ابدا الى رأى موجد ووجهة نظر محددة تكسون صالحة للتطبيق بل وتطبق فعلا بدلا من الفرق في جسلدل نظرى او منهجي يحول دون الاستفادة العملية والتطبيسة الفعلى للمنهج الاسلامي في الاقتصاد الذي نعتقد انسسسه سيحقق صالح المسلمين في الدنيا والاخرة ، ويبنسسا المجتمع الاسلامي على اساس الففيلة والاخلاق والقيم المالية التي المتدى البحت ،

والسؤال الذي يجب ان توضع له اجابة محددةوواضحة يمكن ان يعرض كالآتى :

هل النظام ، المصرفي الحديث القائم حاليا يتعبارض مع روح المشهج الاسلامي في الاقتصاد؟ ولماذا؟واذا سلمنا

#### بغرورة بقائه ، فما هي المشكلة ؟

ان الإجابة يمكن ان تكون مختصرة جدا وواضحــــة اذا اتفقنا على ان هذا النظام المعرفى بأكمله نظـــام ربوى و فاذا اثبتنا انه ربوى فلا مجال اذن اللمناقشـة بل سنفع حدا لها على الفور الانه من غير المتعـــور ونحن مجتمع دينه وشريعته الاسلام تطبق نظام يخالــــف مراحة تعاليم الاسلام و

ولكن الذى يعقد المسألة ويجعل الاجابة على النظام التساؤل السابق غير يسيرة هو اننا قد نتفق على ان النظام المعرفى القائم يمكن او ربما لايكون ربويا ونستنسسد لتأييد هذه الحجة على الحجج التالية :

- (۱) ان الربا في اللغة والفقه يقعد به الريــــادة المطلقة للشيُّ وهو في المال يعنى زيادته بــــلا مقابل ، كان يدفع المدين للدائن زيادة عــــن رأس المال نظير مدة معلومة من الزمن مع الشــرط والتحديد ويستفاد من ذلك ان الربا يتعلــــــق بأمرين ؛
- (۱) وجود دائن ومدين اى إنه يتعلق بعمليـــة الاقراض والاقتراض ولذلك فهو لا يتعلـــــق بالمعاملات ، ومن هنا نستطيع استخلاص بـــدرة مغيرة قد تبرى النظام المصرفى الحالــــى من كونه فى مجمله نظاما ربويا فهولايختـــى فقط بعملية الاقراض والاقتراض ، بل يمتـــد

الى انشطة اخرى قد تقرب الى بنسسسد (القروض) (المعاملات) اكثر منها الى بند (القروض) فهو يقوم بخدمات كثيرة ومتنوعة تمتد مسن فتح الحسابات الجارية الى عمليسسات الاستثمار بل والمساهمة في مشروعسسات انتاجية تفيد المسلمين وتحل مشاكلهسم الخاصة بالغذاء والاسكان والبطالة ...... النع وقد قال الله تعالى " احل اللسسه البيع وحرم الربا" اى ان البيع (المعاملات) لا تنطبق عليها احكام الربا،

(ب) ان الربا يتعلق بعنهر الزمن والشمسرط والتحديد ، واذا طلنا طبيعة نشاط الجهاز المعرفي المعالى ، فسنجد ان هذه العناصر ليست مستوفاة بمورة مطلقة ، فالعلاقمسة بين المرابى والمقترض علاقة مشروطمسة ومحددة بعقد ويلعب فيها عنهر الزمسسن دوره ولكن لننظر ولنتأمل العلاقة التسيي بين المودع ( المقرض) والبنك فسنجدهسا علاقة يظهر فيها عنهر الاختيار دون الاجبار، فيمكنك ان تفع نقودك في الحساب الجساري ( هذا هو الاختيار الاول ) ويمكنكان تسحبها في اي وقت تشاء ( الاختيار الشانمسسي )

المرابي ، قالمرابي يتعلم سلقة ويعلممتم تماما انه يقترض استغلالا لحاجة ملهمون وجريا وراء نزعته في البخل وحجب المسسال عن الغبر ، اما المودع فهو يعتقد انـــه يفيد بماله الفائض غيره من المسلمي لان البنك وكيل عنه يقوم باستثمارالامسوال واستخدامها في مشروعات انتاجية او ربمسا فى اعانة محتاج ، وهنا يجب ان يكسسون تفكيرنا اكثر مرونة ( ولايجب ان نغف .....ل يخصص الجهاز المصرفى (طالما لا يوجـــد بيت للمال ) قدرا معينا من ارباحـــــه لاقراض المحتاجين من المسلمين بدون مقابل ان تحليلنا يتعلق بالفترة الانتقالية التي تقصل بين النظام المعرفي الحالي والنظام المصرفي الاسلامي المرتقب فلا شك ان عمليسة المشاركة هي الهدف النهائي للعملي\_\_\_ة المصرفية والاسلوب الامثل - وان لم يك ن الظروف الحالية ونظرا لما يعيط بعمليه المشاركة من مشكلات فانشا نقترح معالجسسة المسألة بصورة تبعد النظام الحالى عسمان شبهة الربا ، فنجعله يتكيف مع المنه\_\_\_ج الاسلامي وليسالمطلوب ان يتكيف المنهسسج الاسلامي معه . (۲) ان اقراض من يحتاج اللهمة مشروع تجارى ، فانــه
من غير المتصور ومن غير المنطقى اعطاؤه المــال
بلا مقابل المعادا ؟

ان تطبيق قاعدة " لاضرر ولأضرار " كفيل وحصده بعدم اقرار ذلك ، ومع ذلك فاننا لن نكتفصصا بحكم عام له قوة الاقتناع بما يكفى ، بل سنسصوق الحجة التحليلية التالية :

إذا كانت المشكلة تنصب اصاصا على اخذ البنك ( فائدة) عند الاقتراض فائنا يجب ان ننـــاقش بهدوء وبتحليل موضوعى منطقى اولا ومستنـــــد الى ظفية اقتصادية ثانيا وفير متعارض مصحح منهج الله ورسوله ثالثا - طبيعة سعر الفائسسسدة يعتبر من عوامل الانتاج الاربعة ( الارض ـ العمــل -رأس العال ـ التنظيم) ورأس العال ليس سلعـــــة مرنة كالماء والهواء لاتنتج بتكلفة ولاتتقاضـــــى ثمنا عن ادائها ، فلو كان كذلك لما حق له تقاضى عائدا ولكن راس المال بلورة لعمل سابق وجهـــد مبذول ، وهو لايقل اهميته عن عنصرى الارض والعمل ، فهل يتصور ان يعمل شخص بلامقابل( دون تقافــــــى اجر) وهل يتمور ان تقوم بمنح شخص قطعـــــة ارض لزراعتها دون مقابل ولماذا احيط عائـــــد راس المسال وحده دون سواه من عوامل الانتاج بهــده الزوبعة من تباين الآراء، وتعارض وجهات النظر؟

وما الذي نريده بالفيط ، وهل نريد وفعالاباخيد رأس العال في ظله اي عائد ؟ ذلك عير منهيور، واذن هل العائد. لمنظليسق عليه اذن عائد وليس سعر عائدة طالما انتسيا الفقضا مبدئيا على انه ليس هو الربا (حييسيعلى يتعلق الربا كما ذكرنا بهنصر الحاجة وندبييد شرط المدة والزيادة المطلقة) فالفائدة لبست شمين الانتظار كما يرى الكلاسيك والا .. كانت هي للربيا اقرب لانه ايضا ثمن للانتظار ولكنها ثمن استفدام رأس المال او عائد استفدام رأس المال .

(٣) اذا كان الخلاف او الاختلاف حولدور الجهاز المصرفي ونشاطه فنعتقد انه خلاف ليس في صالح الاسسسلام ولا المسلمين لانه دور لايمكن انكاره ولا يمكسسن الاحتجاجبالقول بان الاسلام في عهده الاول لم يكن به نظام مصرفي ولا وقعنا في الفخ الذي يرسمه لنساء اعداء الاسلام وهو عدم تلاؤم الاسلام مع الحيساة العصرية واننا سنكون في ذلك أبعد ما نكسسون من روح المنهج الاسلامي الذي ذكرت مرارا انسسه يفع الاسس العامة والمبادئ العريضة تاركسسا التفاصيل لمقتضيات الظروف ولو انسقناوراء هسذه النظرة الضيقة لحرمنا استخدام وسائل النقسسل المعاصرة (سيارات وطيارات وقطارات) بزعم عسدم ذكرها في القرآن الكريم والسنة النسبويةالمطهرة.

فالخلاف اذن وهذا ما نفتقده ـ كمن لا مى وحسود الجهاز المصرفى المعاص من عدمه بل فى كيفيسسة ادائه لدوره وبالتحديد فيما يتعلق بمسألة الفائدة ونعتقد اننا قد سقنا بعض الحجج التى قد تلقىيى فوا كاشفا وموضعا على كون وظيفة الفائدة علىي انها عائد لرأس المال شأنها شأن الاجر والربييح والربع .

(٤) هل مجرد استبدال كلمة الفائدة بلفظ العائـــــد او الربح كما حدث عاليا في البنوك الاسلاميـــة ــ يعتبر ـ من وجهة نظر واضعي فكرة تلك البنوك حــلا للمشكلة ؟

اعتقد اننا يجب استكمالا لامانة البحث العلمى وتمشيا مع روح الاسلام فيما يتعلق بخدمة المسلميسن والمجتمع الاسلامى - يجب ان نقيم تجربة تلك البنوك انظلاقا من التساؤلات الآتية :

هل تقوم فعلا تلك البنود بأنشطة ـ تغاير تلسك الانشطة التى تقوم بها البنوك الاخرى ، ام انهسا تقوم بنفس الشى ، بل وريما لا تقوم الا بأنشطسسة أقرب الى التجارة والمضاربة فى الذهب والعملسسة الاجنبية اكثر منها انشطة صناعية او زراعيسسسة او اسكان شعبى ،

كيف يحسب العائد الذي توزعه تلك البنوك على... فرض انه يختلف عن الفائدة ان اى دارس ـ ولا نقـول متخمص فى الاقتصاد ـ ليقف فى حيرة وتعجب من ذلسك المشروع الذي يؤتى عائده كل ٣ شهور؟ اللهم الااذا كان هذا العائد محدد سنويـــا \_ بعورة مسبقة ثم يوزع بصفة ربع سنوـة وما هـــــو الاختلاف اذن عن الفائدة ؟

ان معظم عوائد البنوك الاسلامية نناتى مــــ ن عمليات تلعب فيها فروق الاسعار دورا كبير اوعمليات ليست من طبيعة انتاجه تخدم المجتمع الاسلامــــ في المدى الطويل ، بل قد ينشي معظمها عمليــــة المشاركة التي خلقه من خلقه من اجلها حشيــة تحقيق خسائر مما قد يجعلها متخمة بسيولة عاليــة فهل ذلك في صالح المجتمع الاسلامي ورفاهيــــــة المسلمين ،

(ه) يستند البعض في احتجاجه على فكرة الفائسسدة كمقياس لعائد رأس المال وانها مترادفة مع مفهوم الربا الى وجهة نظر كينز حول محددات الادخسسار اذ يرى كينز ان الادخار يتحدد بمستوى الدخل .

ويعنى ذلك ان الفرد يمكن ان يدفر حتى في ظلل وفع ينعدم فيه وجود الفائدة ،

والحجة لا غبار عليها من الناحية التحليليسة فهى منطقية وعملية لان مستوى الادخار يتحدد فعسلا – الى حد كبير بمستوى الدخل ٠٠٠ ولكننا نـــرى ان ما يكمن خلف الاطار المنطقى الظاهري لهـــده الحجة هو الاولى بالتفنيد :

- (أ) معيع ان الادخار يتحدد بمستوى الدخسسل، ولكن ذلك لا يمنع من القول بأن مستسسوى الدخل لا يمثل السبب الوحيد للادخسسسار فالادخار يتوقف ايضا على عوامل موضوعيسة مثل مستوى الاسعار ومعدل التفضيل الزمنسي بين الاستهلاك الحالى والاستهلاك المستقبلسي هذا بالإضافة الى الكثير من العوامسسسل الشخصية =
- (ب) اذا سلمنا بأن الادخار يتحقق حتى ولسسو لم توجد الفائدة فان المشكلة لن تحسل عند هذا المستوى ، فالسؤال الاكثر اهميسة الذي يقرض نفسه هو : اين ستذهب تلسسك المدخرات ؟ وكيف سنفمن انها ستتحول السي استثمارات ؟ ان الادخار لن يتحول السي استثمار في ظل انعدام الفائدة الا فسسي ظل تمورين : حالة فرد يعاب بالغفلة وعدم التبعر بحيث يضعى بانفاقه الحالي ليدفسر لمجرد الاقراض بلا مقابل او حالة فرد يبلغ من المشالية والزهد بحيث يدخر لمجسسرد الاقراض بلا مقابل ، لمجرد الثواب المعنوى، ونعتقد ان العالم الذي نعيش فيه لم ولسن يبلغ مثل تلك المثالية .

ان الفاء مفهوم الفائدة ـ التىنعتبرها عائده استخدام رأس المال ـ وقد لايؤش على حجم ادخسار

وهذه هى الحجة التى يستند اليه الكثيريسين دون تمحيص ولكن الادخار لن يتحول الى استمسار بل يكون امامه خيارين احلاهما مر كما بنسسسال: اما ان يكنز واما ان يقرض فى الدفاء ،غربنسية ربوية ،

ففيما يتعلق بتطبيق المعيار الاول يبدو لنسا ان منح رأس المال معدل عائد ثابت مسألة تتوقسف على مدى اعترافنا من حيث المبدأ بأهميسسسة رأس المال ودوره في العملية الانتاجية من جهسة ومدى ترادف معدل عائد رأس المال مع الربا =

والواقع ان الربا يتعلق اساسا بالقروض ويتعلق بعقد يقوم على الشرط والتحديد ١٠ما في حالــــة معدل عائد رأسالمال في النظام المعرفي الحديـــث

فان شرط المدة ( النسبية ) مفقود لان المقسسى في والمودع يستطيع سعب نقوده في اي وقت يشا وهسسو وفع يختلف تماما بحق عن حالسة المرابسسساة حيث يتعين على طرفى المفقة عدم الرجوع ( عسسدم فسخ العقد) في خلال المدة المتفق عليها .

ومن جهة اخرى فان تقافى المودع للفائسسدة على رأسماله فى النظام المعرفى الحديث يعتبسسر مسألة اختيارية وليست اجبارية اما فيما يتعلسق بثبات العائد (الفائدة إفهى مسألة يتحقق بهسا معلحة للطرفين و مثل ثبات الاجر بالنسبة للعامسال تماما فهو يحقق الامن للعامل حيث يعرف انسسسه سيتقاضى اجرا شابتا فيسرتب وفعه الاسرى اعتمسادا على ذلك كما ان رب العمل يستطيع تنظيم منشآتسه وشوقع ارباحه وخسائره على اساس سليم و

اما تغير معدل العائد بعورة حادة ( لا يتحقى معها خسارة) فهي مسألة مضرة بكل من المسسودع والمقترض، وقد يؤدى الى احجام المسقتسسرض ( المودع) عن ايداع نقوده في البنوك لأنه غيسسر ملزم بذلك واذا اراد اقراضها بنفسه فقد تعسسود الى وضع الربا المقنع كما سبق وان ذكرنا ذلك،

ان المطلع على مساهمات العلامة الكبير بن فلسدون (Y) ليلاحظ انه قد حسم مسألة الطبيعة الخاصة لـــرأس المال حيث اعتبره بلورة لعمل انساني وتحدث بسسه منفعة للعباد فلماذا يحاط اذا بومع خاص حينمسا يتقرر له عائد مثل العمل تماما وهو من جنسسه ، ويقول بن خلدون في مقدمته المشهورة وهو الغمسل المعنون في حقيقة الرزق والكسب ( لابد من الاعمسال الانسانية في كل مكسوب متمسور لأنه ان كان عمسسلا بنفسه مثل المانع فظاهر، وان كان مقتنى مسسسن الحيوان والنبات والمعدن (راس المال) فلا بد فيه من العمل الانساني والالم يحمل له ولم يقع بـــه انتفاع) لا يستطيع ان يجامح احد شك حول اهميــــة البنوك والجهاز المصرفي لحياتنا المعاصرة فقسسد اعترضت ذلك الجهاز في تلك الحياة وتكامل معها فالجهاز المصرفي لم يعد تلك الادارة التي ظهـــرت تاریخیا منذ قرنین او اکثر ـ لتؤدی وظیفـــــة المراباة ولكن اصبع يرتبط باحتياجات النسساس ومعاملاتهم اليومية ، فالجهاز المصرفى يقوم باداء العديد من الخدمات للافراد والحكومات للمشروعسات واصبح اداة هامة ليستر النشاط الاقتصادي كمسسسا يمكن ان يكون غامل استقرار او عامل اختلاف لذلسك النشاط ، ولذلك يجب ان يكون هذا الجهاز المصرفس تحت رقابة الدولة بل ويجب ان يكون مملوكاللدولة •

ان اى معالجة لدور النظام المصرفى فى الاسلام يجب ان تكون واقعية ومنطقية وغير خارجة على على الاطار العام للمنهج الاسلامى الذى يقوم على تيسير الحياة وعدم تعسيرها طالما لم يقع مخالفة لله سبحانه وتعالى ، فلا يتمور فعلا ان تتعلىد المناقشة بالنغاء الجهاز المعرفى بالقول بأنسه معدر الشرور والآثام بل ان الاولى هو البحث عسن وسيلة او وسائل تعدل بها وظيفة الجهاز المعرفى فنتفادى اضراره ونستفيد بمزاياه حى كثيسرة ولا شك فبدونه لن يستمر النشاط الاقتعادى ولسن تدب الحياة فى اوصال المعاملات التجارية فالجهاز المعرفى حاليا التقتصروظيفته الاساسية في المعاليات التجارية فالجهاز والمساهمة فى العمليات الانتاجية وتعبئيسلات الاقراض بل ان نشاطه يرتبط بتسيير المعاهسية المعاهسة فى العمليات الانتاجية وتعبئيسيسة

ان فعف الوازع الدينى والتزوير فى نتائسية حسابات الارباح والخسائر يشكك فى امكانيسية استخدام نظام المشاركة فى ظروف لا يطبق فيهسيا المنهج الاسلامى بأكمله لانه كل لا يتجزأ افالموضوع ليس الفاء نظام المشاركة فهذا ليس واردولامعقول ولكن المهم هو تهيئة المناخ الذى يتحقق فيسسه هذا النظام بعورة فعالة ا

ان هناك تجربة قد حدثت فعلا فى الدقهليــــة ( ميت غمر) ثبت ان البنوك قد عدلت عن فكــــرة المشاركة ولجأت مرة الى نظام القرض مع تحديـــد عائد معین (ای اننا قد استبدلنا کلمة فائسسدة بعائد) مع مراعاة نوع المشروع واهمیته -

(A) يمكننا ان نقترح علا منطقيا وعمليا يساهم فسين تعديح وظيفة رأس المال من جهة وفي التكامل بين فكرة ثبات العائد كعنمر تأمين وتفاوته ترجمية لمساهمته في العملية الانتاجية فقد اصبح مسين المعترف به الان من نظريات تحديد الاجوران الأجسر الكلي للعامل يتشكل من عنصرين : عنصر ثابت وهو الاجر الشهري او الاسبوعي او النعف سنوي المحدد مسبقا وفق التعاقد بين العامل ورب العمل وعنسر متغير يدخل فيما يسمى بالحوافز ويتوقف علين الاتلام في المشروعات ذات الصبغة التجارية علين نتائج الحسابات الختامية للمشروع في نهايسيسة العام ،

ولماذا لا تطبق هذه الفكرة على رأس المسال حيث اننا قد اتفقنا على انه عنصر هام مسسسن عناصر الانتاج لايقل دوره عن العمل ، كمسسسا انه يتقاضى عائد، ويمكن ان يتكون عائداستخدام رأس المال من عنصرين عنصر ثابت كحد ادنى شسسم عنصر متغير يتوقف على نصيبه في الربح المنسوى، فان تحققت خسارة فسيحل على الحد الادنى ،

(٩) يمكن ان تحل المشكلة حلا عمليا بتصعيـــــع دور رأس المال وبجعله في مصاف دور العمل ، فكمـــا ان العمل يتقاضي عائد ثابت يوصف بالاجربالاضافــة الى حوافر معينة خلال العام او فى نهاية العسسام تتاتى من ارباح المشروع وتتفاوت تلك الحوافسسر حسب المركز المالى للمشروع فى نهاية المسسدة المن رأس المال يستطيع ان يأخذ معدل عائد ثابست كحدأدنى ، ثم يتحدد نصيب اخر يتوقف على الربسح والخسارة للبنك فى نهاية المدة وبطبيعة الحسال فان معظم ارباح البنوك مشتقة من ارباح الشركسات ومن المشروعات التى ساهمت فى تمويلها أثنسساء انشائها بمورة مباشرة ،

ويذلك نجعل العائد الكليلرأس المال بتفسياوت فمنه قدر ثابت مثل الاجر لتحقيق قدر من الضميان والامان للمقترض فانه مفيد للبنك حسب منايستطيمان يتوقع على الاقل الحد الادنى من ممروفات التشغيلية ثم قدر متغير يحصل المودع مساهمومات البنك كما سيحمل البنك بدوره ومشارك في مشروعات البنك كما سيحمل البنك بدوره ويختار افضل المشروعات لأنه يستهدف المعلحمية المتبادلة (مبدأ العائد المتحرك) .

### السياسة التجارية في الاسلام:

## (٦) التجارة الداخليـة:

 والاسلام يتميز كما قلنا بأنه منهج للديسسسن والدنيا ولذلك وقع القواعد ورسم الحدود التسسى تساهم في بناء الفرد داخليا وخارجيا، ومن ذلسك ما نلاحظه في تنظيم المعاملات التجارية ، حيسست وقعت للتجارة من خلال التاجر شروط وقواعداهمهسا المحدق والامانة والتمسك بالقيم الفاضلة والمشسل العليا واهمها منع الاحتكار وعدم المغالاة فسسي الاسعار »

وقد قال ملى الله عليه وسلم ( ان الله يحسب التاجر الصدوق ) (۱۲\* وقال ايضا التاجسسر الصدوق مع الكرام البررة (۱۳\*)

وقال المعطفى على الله عليه وسلم" من غسسش امتى فليس منى "(١٤) وقد قال الله تعالسسسى فى شأن التجارية " ١٠٠٠لاتأكلوا اموالكم بينكم بالباطل ، الا ان تكون تجسسارة عن تراض منكم " ( مورة النساءُ ـ الاية ٢٩) ،

وقال سبحانه وتعالى " احل الله البيع وحسرم ، الريا" ( سورة البقرة ٢٧٥) • . . .

وقال تعالى " اوفوا الكيل ولا تكونوا مسسسن المخسرين " ( سورة الشعراء الاية ١٨١ ) •

وقال تعالى ايضا" اقيموا الوزن بالقسمسط ولا تضروا الميزان " ( سورة الرحمن الاية ٩)٠

### التجارة الخارجيمسة:

قال الله تعالى " ومن الناس والدواب والانعسسام مختلف الوانه كذلك انما يخشى الله من عباده العلماء" ( سورة فاطر الاية ٢٨)٠

لقد حبا الله سبحانه جلت قدرته كل امة بمقدرات وامكانيات مادية ( موارد طبيعية ورأس المال) وبشريسة ( الاستثمارات البشرية بالمعنى الواسع ) تختلف عملسلامه منه على سواه فلا اتفاق في المناخ فان اقتربت بلل وان اختلطت الحدود ، ولا تماثل في الموارد وان تشابسه المناخ فلكل امة قدراتها ولكل شعب تراثه الخاص بللموارد والتنظيمي والحياسي المتميز،

وكما اراد الله تعالى ان يكون لكل منا دورمعلوم ومهمة محددة فى الحياة ، وهل تفاوت المهام واختــــلاف الادوار من ضرورات البقاء ليتخذ بعضنابعضا سخريــــا ورفعنابعضكم فوق بعض درجات ليتخذ بعضكم بعضــــا سخريا"

فهكذا الامم لكل منها دور معلوم ، ففى كل منهسا مواردوامكانيات متميزة لكى تمد كل دولة يدهالغيرها ، فتتشابك المصالح وتنشأ وتتعزز اواصر الاتصال ، فيستمسر ركب الانسانية دون توقف الى ان يرث الله الارض ومسسسا عليها .

وقد عرف العرب التجارة الدولية حتى قبل الاسسلام نفسه ولا نأتى بجديد حين نقول ان مزاولة التجارة كانت

حرفة المصطفى صلى الله عليه وسلم وقد ورد في القسسرآن الكريم ( رحلة الشتاء والصيف ) •

وامتد النشاط التجارى للعرب المسلمين بعدالاسسلام حتى جابوا الدنيا من شرقها (المين والهندواندونيسيسا) الى غربها (المغرب العربى ومعر وليبيا) واتجهسسسوا جنوبا الى جنوب السودان وشمالا الى حدود تركيسسسسا وايران واطراف ما يعرف الأن بالاتحاد السوفيتى «

وقد قال الله تعالى فى ضرورة التجارة الدوليسسة بالمعنى الواسع (حركة السلع والاشخاص ورؤوس الامسوال ) "يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكسسم شعسوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكسم، ان الله عليكم خبير" (سورة الحجرات الاية ١٥) ،

ويستحيل على اى امة مهما كانت درجة قوتهــــــــش وعضمتها وايا كان حجم تراثها ومواردها ، العيــــــش فى عزلة تامة عن باقى اقطار العالم فالعزلة بالإضافـــة الى انها مستحيلة فى عالمنا المعاصر، فهى ايضا غيـــر مقبولة ومن يرض بها فكانما طوق عنقه بيديه وكانمـا قام تشكل حركته بمحض ارادته «

ولايجب ان تختلف الاسى التى تقوم عليها التجسسارة الخارجية من تلك التى تقوم عليها التجارة الداخليسة، اذ كلاهما يؤسس على اساس المدق والامانة والبعسسسيد

عن الغش والاحتكار اى ان كلاهما يحقق النفع والخيه والخيال للمجتمع من خلال تبادل السلع والخدمات بطريقة يتحقل معها منافع انتاجية (زيادة الانتاج ودرجة التخصيم وتقسيم العمل) ومنافع استهلاكية (ارتفاع مستوى رفاهيا المستهلكين من خلال رخص الاسعار وجودة المنتجات وتوفرها بصورة دائمة) .

#### الخلامسة

\_

لقد استطعنا في هذا الحيز المحدود من الدراســـة الذي فرفه عنص فيق الوقت ـ القاء بعض الفوء علــــــى اهم ما يميز المنهج الاسلامي بعفة عامة وفي الاقتصــــاد بعفة خاصة .

فلقد لاحظنا ان المنهج الاسلامي منهج يتسم بالخمائص التالية : الشمولية والتكاملية والتوازنية والعقلانيسة والديناميكية وقد ايدنا كل مفهوم من تلك المفاهيسسم بآيات من القرآن الكريم واحاديث نبوية مظهرة -

ثم عرضنا لاهم اسباب تخلف المسلمين وارجعناذلك الى عنصرين بعدهم عن التمسك بالمنهج الاصيل الذي تتحدد خطوطه العريضة بالقرآن الكريم والسنة النبوية ويكمنن العنصرالثاني في النظرة الضيقة لمشكلة التخليلية باعتبارها مختصة بالاطار الاقتصادي للبحث وفي نهايسة البحث قمنا باستعراض اهم عناصر( اهداف وادوات) السياسة الاقتصادية في الاسلام وقد حصرناها في سياستين اساسيتين اساسيتين السياسة التنمية وسياسة التوزيع ثم عرضنا لأهلسم السياسات الاقتصادية المعاونة واهمها السياسةالمصرفيسة والسياسة التجارية ،

## مراجع القسمالثاني

#### (٣) المبحث الثالث:

- د، ابراهیم دسوقی اباظة سمرجع سابق ،
- د عبد الرحمن يسرى احمد ، التنمية الاقتصاديـــة ، والاجتماعية في الاسلام ، دار شباب الجامعــــة ، الاسكندرية ١٩٨١ .
- محمود محمد بابلى ، الاقتصاد فى ضوء الشريعسسة الاسلامية ، دار الكتاب اللبنانى ، بيروت ، ١٩٨٠٠
- د، منسمور احمد التركى ، الاقتصادالاسلامى بيسمسن النظرية والتطبيق ، المكتب الممرى للطباعسمة والنشر، ترجمة لكتاب أ، منان )
  - ده یوسف ابراهیم یوسف، مرجع سابق ۰

## (٤) المبحث الرابع:

- د ابراهیم فؤاد احمد علی ، الانفاق العام فـــی الاسلام ، مکتبة الانجلو المعربة ، ۱۹۷۳ .
- د، محمد شوقی الفنجری ، المدخل الی الاقتصــاد الاسلامی ، دار النهضة العربیة، القاهرة ، ۱۹۷۱ ، مراجعسابقة -

د عوف محمد الكفراوى ، سباسة الانفاق العسسام فى الاسلام ، مؤسسة شماب الجامعة للطباعة والنشر والتوزيع ، الاسكندرية ، ١٩٨٢٠

#### (٥) المبحث الخامس:

- ۔ أ، مشان ، مرجع سابق •
- \_ ده ابراهیم الطحاوی ، مرجع سابق •
- ـ د، احمد شلبى ، الاسلام والفضابا الاقتصادبـــــة الحديثة ، دار الاتحاد العربى للطباعة ، القاهـرة ۱۹۸۲
- قطب ابراهيم ، السياسة المالبة في الاستسلام ، الهيئة المعرية العامة للكتاب ، ١٩٨١٠
- . د، محمد سلطان الوعلى ، للحاضرات في اقتصاديات النقود والبنوك ، ١٩٨١ •
- . د. يوسف قاسم ، التعامل التجاري في ميـــران الشريعة ، دار النهضة العربية، ١٩٨٠ ·

حدیث (رقم۱: ) " ترکم فیکم ما ان تعسکتم به ،فلن تفلوا أبـدا، · کتاب الله وسنتی " -

## التفريسج:

الحديث اخرجه الحاكم في المستدرك عن ابي هريسرة ( كذا في الفتح الكبير ٢٧/٢ ) -

- حديث (رقم ٢٠٤٢) " اتق الله ،واعبده كأنك تراه فان لم تكن تسراه فانه يراك " • التخريصسج :
  - سبق تخریجه
  - حديث (رقم٣ ) " من عمل منكم عملا فليتقنه "
    - التخريـــج:
    - سبق تخریجه ۰
- حديث ( رقم ٤ \* ) " هذا خير لك من انتجىء المسألة نكته في وجهـــك عديث ( رقم ٤ \* ) .
  - التغريسيج:
  - سبق تخریجه ،

حديث (رقم ٥٠٠) " التمسوا الرزق في خبايا الارض "

## التغريسيج:

اخرجه الدارقطنى ،والبيهقى ني شعب الايمان عسسن عائشة رضى الله عشها ( ابن عساكر عن عبداللسسه بن ابى عباس عن ابى ربيعة ) ،

حديث (رقم٦٣ ) " الناس سواسية كأسنان المشط ،لا فقل لعربـــــــى على اعجمي الا بالتقوى والعمل الصالح " ·

التفريسج:

سبق تخریجه ۰

حدیث (رقم ٧\* ) " من كان عنده فضل زاد فلتیعد به علی من لازاد له " ومن كان عنده فضل ظهر فلیعد به علی من لاظهرله "

التغريسج:

سبق تخریجه ۰

أَحْدَ الْبَرِي لِعَدِم : حديث (رقم ٨\* ) " من اصناف الاموال حتى ظننا أن ليس لنا من مالنا الا ما يكفينا "

التفريسج:

سبق تخریجه ،

#### حديث (رقم٩٣ ) " تؤخذ من اغنيائهم فتردعلي فقرائهم "

## التخريسيج:

رواه البخارى ومسلم عن رواية ابن عباس رضى الله عليه عنهما ونص الحديث " روى ان النبى صلى الله عليه وسلم بعث معاذا الى اليمن فقال صلى الله عليه وسلم " اعلمهم ان عليهم مدقة تؤخذ من اغنيائههم وترد على فقرائهم "،

حديث (رقم١٠ﻫ) " ليس منا من بات شبعان وجاره جوعان وهويعلم"

التخريسيج:

سبق تخریجه .

حديث (رقمااه) " اذا اعطيتم فاغنوا ،كرروا عليهم المدقــــة . وأن راح على احدهم مائة منالابل " .

التغريسج:

سبق تخریجه .

حديث (رقم١١٣ ) " أن الله يحب التاجر الصدوق "

التخريـــج:

سبق تخريجه ،

( 1-17 )

حديث (رقم ١٣\*) " التاجر الصدوق مع الكرام البررة "

التفريــج :

سبق نخريجه ٠

حدبث (رقم۱۱\* ) " من غش امتى علبس منى " -سبق تحريجه -

الصرفت الإسلامح المنزوانسامى للافاروالاسكاروالاسكاروا التماية

مبري المنعم عبد المؤوض بنك لمنخيط الميناعية

# المصرف الإسلامح المنهج الإسلامى للايفاروا لاستثمار والتنمية كالمصرف البالية لمنظام الفائدة في البنوك التجالية

ميرى عبدالمنع عبدالمر*ؤوق* بنك لمتنمية المساعية

تقديـــم

فى ضوء ما أتفق عليه علماء الفقه الوضعـــــى من تعريف لعلم الاقتصاد الاسلامى ، يمكننا ان نعرفــــه بأنه :

" العلم الذي يبحث في نشاط الانسان في المجتمع من حيث حموله على الاموال والخدمات حسب المنهج السندي رسمته الشريعة الاسلامية للحمول عليها (\*\*)"

والباحث في النظام الاقتصادي الاسلامي لا بــــد له ان يبحث في هذا النظام من واقع فلسفة التشريـــع الاسلامي في كل ما جاء به ، لأنه نظام كامل مترابـــط متوازن ، يغذي بعضه بعضا، وتأخذ بدايته بنهايتـــه ومقدمته بخاتمته ، وتترابط احكامه ، ما كان منهـــا في دائرة العقيدة او دائرة الاخلاق ، أو دائــــرة الأحكام العملية -

ولما كانت الشريعة الاسلامية كل لا يتجزأ ،ولما كان الايمان بها هو فى حد ذاته ،التزاما بالوفـــا على الانتها ، لا تغريط فى شىء منها ولا انكـــار لشىء مما يثبت ثبوتا قطعيا فيها ،لما كان الامـــر كذلك ،فقد رأى الباحث ان يتناول بالدراسة موضوعــا من اهم وأكبر الموضوعات التى ثارالجدل حولهـــا

<sup>(\*)</sup> دو حسن الشاذلي ـ الاقتصاد الاسلامي ـ مصـــادره وأسسه ـ القاهرة ١٩٧٩ -

خلال الفترة الاخيرة - والذي يتمثل في اعتبار التعاميل بالفائدة في البنوك على اختلاف تخصصاتها فربا ميسسسن فروب التعامل بالربا مما دعى الكثير من رجال الفكسسر الاقتصادي الاسلامي الى تسمية كل البنوك السجاريسسسسة والبنوك الاخرى التي تتعامل بالفائدة بالبنوك "الربوية".

ولقد كان في المقابل ان اجتهد الكثير من علماء الاسلام ،ورجال الفكر الاقتصادي الاسلامي في وضع الاسسسال النظرية ،ووسائل التطبيق العملية لبدائل التعاملل البنوك ، وذلك من خلال الرجوع السبي احكام الشريعة الاسلامية وهو ما أطلق عليه المسلسارف الاسلامية .

وعلى مدى سنوات قليلة قام العديد من هــــــنه المصارف في كثير من الدول الاسلامية والعربية ،كمـــا اتجه بعضالبنوك التجارية الى تخصيص فروعا لها تتعاملل طبقا للشريعة الاسلامية ، ولتنسيق الجهود وسبل التعاون بين هذه المصارف ، فقد تم انشاء الاتحاد الدولـــــــــ

وفى هذا الصدد تم اعداد هذه الدراسة ، امسسلا في القاء الضوء على تعريف شامل لمفهوم المصسسارف الاسلامية ودورها في المجتمع ،مع ايضاح للفارق الاساسي بينها وبين البنوك النجارية الاخرى -

## أطار الدراســـة

#### الفصل الأول:

#### حول قضايا الاستثمار في الاسلام:

- قضية تحريم الربا •
- قفية تحديد المعاملات المباحة شرعا
- ` قفية فوابط ومعايير الاستثمار في الاسلام •

#### القمل الثاني:

#### ماهية المصرف الاسلامى :

- المبادئ العامة التي تحكم فكرة انشائه ،
  - تعریفه •
  - ير أهدافه -
  - مصادر تمویله
  - الخدمات المصرفية التى يقدمها
- الاطار العام والاطار الشرعى لعمل المعمرين
   الاسلامي -

#### الفصل الثالست:

أساليب توظيف الأموال واستثمارها في المصحصرف

#### الاسلامي ۽

- الاستثمار المباشر
- الاستثمار بالمشاركة
  - 🗶 المضاربة
  - المرابحة

#### الفصل الرابسع :

فى مجال تقسيم المشروعات الاستثمارية فــــــى

#### المصرف الاسلامى:

- عبادئ تقييم المشروعات الاستثمارية
  - \* معايير اتخاذ القرار الاستثماري
- الشروط التي يجب ان يمنح على اساسهــــا
   الائتمان ⋅
- طریقة الانفاق علی المشروعات وتحدیــــد
   ارباح عملیات الاستشمار
- عملية الرقابة الشرعية على معامـــــلات
   المصرف الاسلامى ٠

#### القصل الخامس:

\_\_\_\_

## اوجه الغرق بين البنوك التجارية والمصـــارف

٠.

#### الاسلامية :

-

- كيفية توزيع العائد
  - الودائع
  - \* استثمار الاموال

الفصل الأول

-

## (١) قضية تحريم الربـــا

#### (أ) تعريف الربا ودليل تحريمه :

تعنى لفظة الربا الزيادة ، وهو المعنى الذي قصده العرب اما التعريف الاصطلاحــــــى الله الدي المقلف المعنى المناف ا

ربا الغضل ،وربا النسئ ،اما ربا الغضل فهو زيادة عين مال ترطت في عقد البيع على المعيار الشرعي وهو الكيل او الوزن ،

واما ربا النسرع فهو ففل الحلول على الاجل ، وففل العين على الدين في المكيليسين او الموزونين عند اختلاف الجنس او غيسسسسر المكيلين او الموزونين عند اتحاد الجنس ،

(x) د رفعت السيد العوضى ، منهج الادخارو الاستثمار في الاقتصاد الاسلامي ٠

من هذا يتضح ان ربا الفضل يعنى الزيسادة التى تؤخذ عند تبادل شيء مماثل ، ومن آدلسة تحريم هذا النوع حديث الرسول على الله عليسه وسلم " لا تبيعوا الدرهم بدرهمين فانى اخساف عليكم الربا "(١\*)

وايضا حديث " الذهب بالذهب والفضــــة بالفضة ،والبر بالبر والشعير بالشعير ، والتمــر بالتمر ، والملح بالملح مثلا بمثل ، يدا بيـــد ، فمن زاد او استزاد فقد أربى "(٣١)

ويعرف ربا النسيئة ،بأنه الزيادة التى يأخذها الدائن من مدينه في مقابل السأجيسل ، ومن أدلة تحريم هذا النوع ما ورد في القسرآن الكريم ، مشل قوله تعالى : " الذين يأكلسون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطسسه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا انما البييع مشل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا فمسن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمسره الى الله ومن عاد فأولئك امحاب النار هسسسم فيها خالدون " صدق الله العظيم " سورةالبقرة .

## الربا الجاهلييين:

اختلفت الآراء على نوع الزيادة في ربا الجاهلية ، وهل كانت الزيادة على السلم

الدين تشترط ابتداء في العقد ام انها كانسست تشنرط عند حلول الاجل والعجز عن السداد ؟

والأرجح ان الربا الجاهلي كان يشترط فيي العقد بدايته (\*)

(ب) موقف بعض علـما الاسلام من قضية ارباح صاديـق

التوفير، والفائدة:

رأى الشيخ محمد عبده :

■ يرجع تاريخ اثارة هذه المشكلة الى عهد الشيخ محمد عبده ،ولقد سجل آراءه عــن الربا ،وهو يفسر آيات الربا الــواردة في القرآن الكريم وجزء آخر سجله فــن الفتوى المنسوبة اليه عام ١٩٠٣ بشــان ارباح صناديق التوفير •

فيما يتعلق برأى الشيخ محمد عبـــده عن الرباكحكم عام فانه يجزم بحرمتـــه وهو في هذا يتفق (\*\*\*)مع عامة المسلمين٠

<sup>(\*)</sup> الامام محمد الرازى فخر الدين " مفاتبح الفيب المشتهر بالتفسير الكبير " ·

<sup>(\*\*)</sup> مجلة المئار ،المجلد ۹ جزءً ۵ ، الصادر فــــی ۱۹۰۲/۲/۲۳

اما رأى الشيخ معدة في اربسساح صناديق التوفير ، فلقد نسبت اليه فتوى شفاهية حينما سأله مدير " البوسطة " هل توجد طريقسة شرعية لجعل ارباح صناديق التوفير التي امتنع المسلمون عن استلام نصيبهم فيها حلالا لا يتأثسم المسلمون من الانتفاع بها؟

يقال ان الشيخ محمد عبده اجماب شعفاهسة بامكان ذلك مع مراعاة احكام شركةالمفاريسسسة في استغلال النقود المودعة في صناديق التوفير،

ويقول السيد الدكتور/ رفعت العوضـــى (\*) في مناقشته لهذا الموضوع :

" يتبين ان فتوى الشيخ لم تتفمن أيـــة اباحة لأرباح صناديق التوفير بالشكل التى هـــى عليه الآن ، والتى تتمثل فى ايداع النقــــود مقابل الحمول على عائد فى شكل نسبة مدويـــة من رأس المال يحدد مقدما " .

كما يقول في موقع آخر: " في تقديسسري أن هذه الاشاعة كليها قد تكون من صنع رجسسال السياسة ، حيث كان يناصب بعضهم الشيخ العداء في حياته " .

<sup>(\*)</sup> ده رفعت العوض ، مرجع سابق .

ومما بذكر من كتابات بن نفس الموضيوع مما يؤكد هذه الاشاعة ميا رواه السيد محميد رشيد رضا عن لسان الشيخ نفسد عنديا أيا يسيخ رئيس النظار الخديوى بأن الذ. ع أباح أربيساح عندوق التوفير وأنه استشار المفتى ( السيسخ محمد عبده ) في ذلك : " غصا الخدييسيسوء، وقال كيف يبيح المفتى الربا ذ بد ان سشيد رفي غيره من العلماء في ذلك ، ثم حبع حمعياسة من علماء الازهر في قصر الغبة ،وكلنهسيسر موقع طريقة شرعية لصندوق التوفير ،سيطهسسر امام العامة انه المحامى عن الدين والمطبست المشرع على المشروع ، وال الحكومة كانت عازمية على اكراه المسلمين على اكل الربا بمساعياء الممتى لولا تداركه الأمر "(\*)

#### رأى فضيلة الشيخ محمود اللسوت:

لقد آشار أى الشيخ محمود شلتوت حـــول الموضوع الكثير من المناقشات وردود الفعــل، لند وجه الى الشيخ محمود شلتوت سؤالا : هـــل يحل للمسلم شرعا أن يأخذ نصيبه من أربـــاح صندوق التوفير ؟ تلخصت اجابته في الآتى: (\*\*)

<sup>(\*)</sup> د، محمد عبد المنعم الجمال ـ موسوعة الاقتصـاد الاسلامي ص ٤١٠ -

<sup>(\*\*)</sup> اذاع الشيخ محمود شلتوت هذا الرأى في الاذاعـة يوم ١٩٥٧/١٠/١٨ ونشر بمجلة الازهر ملحق عـدد رجب ١٣٨٠ ه ونشر بكتابه الفتاوي ص ٣٢٣٠٠

ويستطرد ان هذه المعاملة لم تك معروفسة لفقهائنا وقت ان بحثوا الشركة ، وان التقسده البشرى آحدث فى الاقتصادیات انواعا من العقسود والاتفاقات المرتكزة على اسس محیحة لم تكسسى معروفة من قبل ، وما دام المیزان الشرعسسى فى حل التعامل وحرمته قائما فى كتاب اللسه : والله يعلم المفسد من المصلح " " لا تظلمون ولا تظلمون " فما علينا الا ان نحكمه ونسير على مقتضاه " ومن هنا يتبين ان الربح المذكسسور ليس فائدة لدين حتى يكون ربا ولا منفعة جرهسا قرض حتى يكون حراما على فرض محتة النهى ، وانما قرض حتى يكون حراما على فرض محتة النهى ، وانما

هو تشجيع على التوفير والتعاون اللذي ....ن يستحيهما الشرع :

ولقد آشار هذا الرأى ردود فعن كشيسرة وعنسيفة لدى الكثير من علما والاسلام وحفلست بالرد على هذا الرأى بما يعارض دشل و الأيسسة التى استدل بها الشيخ شلتوت رهى " لانشام سون ولا تظلمون " هى دليل على تحريم أرباح مناديسق التوفير وليست دليلا على جوازها "

ان الآية الاخرى " والله يعلم المفدد من المصلح " تعنى ان الله يحرم المنهج السدى يقوم على جواز أخذ أرباح صاديق التوفيلسل لأنه يتفمن ظلم احد الطرفين الهذا هو الامسلا المفدد ، وفي المقابل فان الله يحل عقلل المفارية لأنه يمنع الظلم من الطرفين يقيلل ويكون هذا هو الأمسر المصلح "

ان الشيخ شلتوت ينفى ان ما حصل عليه المودع ليس فائدة لدين حتى يكون ربا ولامنفعة جرها قرض ، اذن ما ذا يكون ؟ هل هو عدقهم من الصندوق للمودع او هو هبة .

وهناك الكثير من نقاط الرد الاخسسرى التي تشمنتها كتابات علماء الاسلام (\*).

<sup>(</sup>x) انظر كتاب منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي و دو رفعت السيد العوضي مرجع سابق •

## رأى ففيلة الشيخ جاويش في الربا (\*):

يرى ففيلته ان ربا النسيئة هو الربا الجاهلي الذي كان افعافا مضاعفة من احسسل الدين ، كما يرى ان الربا ليس فيه مضاعفة لسم يؤخذ تعريمه من الكتاب الكريم بل مسسسن ( القاعدة الأصولية باعطاء القليل حكم الكثير) وهذه القاعدة ليست اجماعية -

## رأى فضيلة الشيخ يس سويلم طه (\*):

يرى ففيلة الشيخ ان الحمول على الارباح العائدة من شهادات الاستثمار وودائع صناديسق التوفير والادخار جائز شرعا سواء جعلنا عملية الاستثمار التى نشأت عنها هذه الارباح مسسن قبيل المسكوت عنه او جعلناها نوعا من القراض او نظيرا له "

<sup>(</sup>x) د محمد عبد المنعم الجمال ـ موسوعة الاقتصــاد الاسلامي ، ص ٣٦٩ -

## (٢) المعاملات التي يبيحها الاسلام لاستثمار, أس المال:

- ان یستغله صاحبه بنفسه دیجمای بی اسلسسة ذلك علی دخل =
- ان يعطيه لغيره مضارية ،والمضارية هسى عقد بين طرفين على ان يدفع احدهم سسسا نقدا الى الآخر لسيتجر فيه على ان يــُون الربح بينهما حسب الاتناق -

#### الشركــــة :

وهى خلط النصيبين بحيث لا يتميز احدهما عن الاخر ، وتقسم الى نوعين رئيسيين :

## (1) شركة الملك:

وتشمثل في ان يملك اثنان او آكشــر شركة ، عن طريق الميراث مثلا ٠٠

#### (ب) شركة العقسد :

وتعنى عقد بين المشاركين فسلسست

<sup>(\*)</sup> د، رفعت السيد العوض ، مرجع سابق :

هوالمشاركة في الربح والخسارة ويعتمصل هذا العامل الأساسي الذي يقوم عليمسمه استثمار رأس عال الانتاج في الاسلام •

واذا اعدنا النظر مرة اخرى في المعاملات التي يسمح بها الاسلام لاستغلال رأس المسال نجد أن مجرد الملكية ليس هو السبسسب الأصلى وراء حق الحصول على دخل مسسسل الملكية ، وانما نكتشف ان حق الحسسول على دخل يرتبط بتشغيل المال في عمسسل منتج ، ان اشتراط الاسلام على مالسسسك رأس المال النقدى ان يدخل شريكا فسسى مقابل حصته من الربح والخسارة ومنسسع ان يعطيه للغير قرضا في مقابل الحسول على عائد محدد ، هذا التشريع يشير السي ان الاسلام جعل حق الحصول على دخل مسسن ان الاسلام جعل حق الحصول على دخل مسسن الملكية في شكلها النقدى مرتبطا بسسأن الملكية في شكلها النقدى مرتبطا بسسأن منتج ، وليس لاستخدامها في استهلاك شخصي،

وتظهر عظمة التشريع الاسلامي في تناسقه وهو يشرع لاستغلال رأس المال ، ان الحالسة التي يكون فيها رأس المال هذا علـــــــــ شكل نقدى بمعنى امكانية واحتمـــــال ان يؤخذ للاستخدام والاستهلاك الشخمـــــــ فيها الاجارة اي الحمــول

على عائد محدود انما سرع هنا المشاركة ،
اما الحال التى لا يوجد عيها احتسال
أن يؤخذ المال للإستخدام والاسطلاك الشخصى
وهى حالة رأس مال أدوات الانتاج مسلل
العدد والالات إ راس المال العبنى ) فسان
الاسلام يشرع هنا الاجارة وفي كلت سلل
الحالثين نجد ان سبب اعطاء عادب راس المال
الحق في الحمول على دخل من ماله ، سندى
المال يكون منتجا ،وان يستخدم فسللسال

## (٣) فوابط ومعايير الاستثمار في المنهج الاسلامي :

الاسلام كمنهاج شمولى يتعرض لحياة الفسرد الاجتماعية والاقتصادية والسد: سة وغيرها ،وضع العديد من المعايير والفوابط التى تتعلــــــــق بالانشطة المختلفة للفرد ،ومدينا نشاطه الاقتصادى ويخصنا هنا القاء الفوء على بعض الفوابـــــط والمعايير التى تربط النشاط الاستثمارى بالنشاط أانتصادى العام في المنهج الاسلامي •

اولى هذه الفوابط ان يرنبط السلموك الاستثمارى للفرد بالعقيدة وباختصمار شديد يمكن التعرض لهذه الجزئية بأخمصد أمثلة للعلاقة الواجب وجودها بين السلموك الاستثماري والعقيدة ، فالاسلام حرم الاكتنباز وفي نفس الوقت حرم الربا ، وجعل أسساس استثمار رأس الممال النقدي هو المشاركية سواء بالربح او الخسارة ، وهناك جانييب آخر يمكن ان نظلق عليه فبط الاسيلام للمراع الاجتماعي الله ما يتعلق بمعالجية الاسلام للمراع الاجتماعي الله ما يتعلق بمعالجية وجود من يملك ومن لايملك ، فقد ربيب الاسلام سلوك الفرد الفني بعاليب ما بالعقيدة الاسلامية ككل ومن خلال هيب ذا الربط يهدف الإسلام الى فبط وعلاج هيبذا المراع الاجتماعي ويمكن الرجوع في هيبذا المدد الى آيات سورة الكهف وسيسورة القلم وسورة الليل المالية الليلام الله المدد الى آيات سورة الكهف وسيسورة القلم وسورة الليلام) "

ا ثانى هذه الغوابط هو تحقيق التنميسسة وليس النمو الذى قد يعنى مجرد زيسسادة في دخل الفرد المستثمر ولتحقيق هسسسذا الغابط يستلزم:

<sup>(\*)</sup> لمزيد من التفصيل ارجع الى مشهج الادخــــار والاستثمار في الاسلام ـ ده رفعت السيدالعوض،

- التشغيل الكامل لرأس المال ·
- ان يتم توجيه الاستثمار للانشطة الاقتصاديسة الضرورية في المجتمع ،
- ان يكون الهدف من الاستثمار يحقق انتسساج وليس الحصول على دخل -
- ان يستهدف الاستثمار في رأس المال تنميسة
   العنصر السبشري -
- شالث ضوابط الاستثمار في المنهج الاسلامي ما يمكنن ان يطلق عليه (\*) توجيه او تخطيط الاستثمار -

ويشتمل هذا الضابط على ثلاثة مسئوليات :

- هناك المسئولية الجماعية في استثمــار رأس المال •
- مسئولية ولى الامر عن الاستثمار بهــــدف
   التنمية -
- مستولية ولى الامر عن الاستثمار بهسسدف امادة توزيع الدخل والشروة -

<sup>(</sup>ير) نفس المرجع السابق -

#### الفصل الثاني

-

#### ماهية المصرف الاسلامى

## (١) مبادئ عامة تحكم فكرة انشاء المصارف الاسلامية:

- (1) ان المال مال الله وان الناس مستخلفسون فيه =
- (س) ان البهدف من الأموال هو الانتفاع بهــــا فى النشاط الحلال وتحريكها وتوظيفهـــا فى خدمة الانسان ، وان الاكتناز محرم فــى الاسلام ، وان مشاركة رأس المال مع العمــل او الادارة ضروري لتنمية المجتمع =
- (ج) ان الانفاق لا بدروان يخدم اغراض المجتمسع من غير إسراف ·
- (د) ان عوائد هذه الاموال لابدو أن تقسم طبقسا لمبدأ ( الغنم بالغرم ) بمعنى المشاركسة بنشائج الاعمال من ارباح وخسائر •
- (ه) ان للفقراء نصيب من اموال الاغنيـــــاء
   من خلال تطبيق الزكاة ،

#### (٢) تعريف المصارف الاسلامية :

تواضح أصحاب الفكر الاسلامى المعاص فلسى تسمية البنوك التى لاتتعامل بالفائدة على تسميتها بالبنوك اللاربوية او المصارف الاسلاميسة ووضعوا تعريفا لها كالتالى :

" المعرف الاسلامي هو مؤسسة مالية مبرفية لتجميع الاموال وتوظيفها في نطاق الشريع....ة الاسلامية بما يخدم بناء مجتمع التكافل الاسلاميي وتحقيق عدالة التوزيع "

وطبقا لهذا التعريف فالمعرف الاسلامي هــو كيان ووعاء يمتزج فيه فكر استثماري اقتصـادي مليم ومال يبحث عن ربح خلال ليخرج منه قنــوات تجسد الاسس الجوهرية للاقتصاد الاسلامي .

#### الطبيعة المشميزة في المصارف الاسلامية :

#### (١) الصغة العقيدية للمصارف الاسلامية :

يسود الاعتقاد لدى البعض ان المسلسرف الاسلامي ما هو الا مجرد بنك عادى لايتعاملل بالفائدة اخذا او عطاء على اساس ان سعلللل الفائدة فقط هو الذي يميز بنك اسلامي من بنسك عادى ، والحقيقة ان المعرف الاسلامي هو البنسك الذي يبنى على العقيدة الاسلامية ويستمد منهسا كل كيانه ومقوماته وتمثل هذه الصغة العقيديسة البناء الفكرى الذي يسير عليه المصسسرف الاسلامي .

ويبدأ المصرف الاسلامي من اعتقاد أساسي يختلف تماما عن الاعتقاد الذي يبدأ منه البنيك غير الاسلامي ، والاعتقاد الاساسي هذا هو النظيام الاقتصادي الاسلامي -

ومفهوم النظام الاقتصادى الاسلامى يقام (\*)
على اساس ان الله هو خالق هذا الكون فهسسو
خالق هذا الكون فهو خالق هذه الارض وهسسندا
الانسان وان الله مالك كل الوجود بما انسسه
موجده ، وقد استخلف الجنس البشرى في هسسنده
الارض ومكنه مما ادخر له فيها من أرزاق وأقوات
ومن قوى وطاقات على عهد نبيه ، وشسسسرط
ان يقوم في الخلافة وفق منهج الله وحسسب

<sup>(\*)</sup> احمد عبد العزيز النجار .. الموسوعة العلمي...ة والعملية للبنوك الاسلامية الجزء الثالث:

والشريعة • لأنهم انما هم وكلا مستخلفون فسسا الارض بشرط وعهد وليسوا ملاكا خالقين لمسسسا في أيديهم من الأرزاق •

والمعرف الاسلامي يرى في نفسه (\*\*) مؤسسة هي ـ جزء من كل ـ منتنظيم اسلامي عام مهمتسب خدمة المجتمع الاسلامي بكل مفرداته ، فهسسسو يرى التكامل بينه وبين المجتمع الذي يعين فيه ولهذا ، فالمعارف الاسلامية لا تتصور نفسها علسي انها بنوك وظيفتها اقتصادية بالمعنى الفيسسق وانما تنظر الى نفسها على أنها أدوات لتحقيسق وتعميق القيم الروحية المرتبطة بالانسان ،

وقد نخلص عن هذه الجزئية بالنقسسساط

#### التالية:

- الاعتقاد الاساسي للمصرف الاسلامي هـــــو النظام الاقتصادي الاسلامي ٠
- المصرف الاسلامى بنك ملتزم بتعاليــــم الاسلام وتجسيد المبادئ الاسلامية =
- المصرف الاسلامي جزء من تنظيم اسلامي عام،

<sup>(</sup>m) ده غريب الجمال ـ المصارف وبيوت التمويــــل الاسلامية -

#### (ب) الصفة التنموية للمصارف الاسلامية :

اذا كان الدور الاقتصادى للبنوك غيسسر الاسلامية هو تجميع الموارد وتوجيهها للمحتاجين الى رؤوس اموال بغرض الربح فان دور المعسارف الاسلامية هو النهوض بالمجتمع ويكون تحقيق الربح هو الدافع وليس الهدف لأن الهدف يتجاوز ذلسسك الى اقامة الاقتصاد الاسلامي والنهسسوض بالمجتمعات (عمر) الاسلامية ٠

ان شعار المصارف الاسلامية هو التنميسسة لصالح المجتمع •

والتنمية هنا يقمد بها مفهومها الواسع حيث يكفل نظام المشاركة المتبع في المصلوف الاسلامية النهوض باقتصاديات العالم الاسلامييييية النهوض باقتصاديات العالم الاسلامييييية وذلك لأن المعرف لاينظر الى الفائدة على انها المؤشر الاساس لتحديد الكفاءة الحديدييية الرأس المال وتوجيه الاستثمارات انما المؤشر الاساسي لديه هو الربع بجانب الاعتبارات الاجتماعية الاخرى المرتبطة ارتباطا وشيقا به وبالاقتصاد مئل العمالة ورفاهية المجتمدي

<sup>(</sup>س) د على لطفى ـ دراسات فى تشمية المجتمع ٠

## وتنمية المجتمع (\*) من ناحية اقتصاديــة يجب ان تدور حول محاور :

- عدم تبديد الشروات الطبيعية واستخدامها الاستخدام السليم -
- ريادة الطاقات الانتاجية وحسن استفسدام المتاح منها
  - تقوية البنية الاقتصادية الهيكلية ·
    - التصنيع الشامل والمتقدم -
  - عمل توازن قطاعی فی متطلبات الانتاج •
  - -- تحويل البطالة المقنعة الى عمالـــــــة منتجة ٠٠٠ الخ ،

#### (ج) الصفة الاستثمارية للمصارف الاسلاميسة :

ان الغاء التعامل بالفائدة من عمليسات البنك يجعل مسألة الاستثمار ليس فقط مسألسة شرورة ولكنها تعبح الشغل الشاغل لادارة البنك ويتوقف عليها وجود البنك من عدمه ، ليس فقسط لمتطلبات الربحية ولكن ايضا لمتطلبات السيولة والامان للبنك من ناحية وزيادة قدرة المجتمسع على تشجيع الاستثمارات المستقبلية ،

<sup>(\*)</sup> د حسن صالح العناني ... ابحاث غير منشورة •

#### (د) الصفة الايجابية للمصارف الاسلامية :

يلاحظ ان البنوك التجارية تقوم بتجعيسع المدخرات الفخمة ثم تتخذ موقفا علبيا تجساه المستثمرين حيث تمنحهم القروض بفمانات تفعسن لها الحعول على عائد ثابت محدد مسبقسساط ودون مشاركة فعلية من جانبها في النشسساط التجاري او العناعي او الزراعي الذي يباشسره هؤلاء المستثمرين بها دون ان يكون لها حتسبي مجرد النعج والارشاد او التشاور معهم (\*).

#### (a) الصفة الاجتماعية للمصارف الاسلامية :

ان المصارف الاسلامية بحكم العفةالعقيديسة لا بد وان تكون بالفرورة بنوكا اجتماعية تحقيق التكافل الاجتماعي ليس فقط من حيث قيامهــــا بجمع الزكاة وعرفها في مصارفها ولكن ايضا في كيفية توزيع العائد .

ومما يذكر هنا قيام العديد من المصارف الاسلامية بشآسيس والاسهام في شركات للمستشفيات وللصناعة الادوية والمستلزمات الطبية والامسسدة، الغذائي بجانب مشروعات الاسكان العديسسدة، كما يقوم الاتحاد الدولي للبنوك الاسلاميسسسة

<sup>(\*)</sup> د غريب الجمال ـ المصارف وبيوت التمويـــل الاسلامية ،

بتقديم الدعم اللازم للبحث العلمى من خلال المعهد الدولى للاقتصاد الاسلامى (\*).

ومن العرض السابق يمكن تلخيص الخصائدين المميزة للمصارف الاسلامية في النفاط التالية:

- استبعاد التعامل الفائدة
- توجيه الجهد نحو التنمية عن طريسق الاستثمارات =
- ربط التنمية الاقتصادية بالتنميسة الاجتماعية -
- احيا ً فريضة الزكاة ووظيفتهــــا الاجتماعية والاقتصادية المحيدة •

#### استبعاد التعامل بالفائدة :

وهذه الخاصية تمثل المعلم الرئيسسين للمصارف الاسلامية ، فهي تنظر للفائدة مسسن زاويتين :

<sup>(\*)</sup> جريدة الجمهورية ١٩٨٢/١٢/٢٥ •

الزاوية الاولى تمثل وجهة النظر الاسلاميسة في تحريم التعامل بالربا في جميع صورة بهـــا فيها نظام الفائدة السائدة في البنــــوك التجارية •

ويرد اصحاب الفكر الاسلامي من يقول بسسأن الربا المحرم في الاسلام هو ما كان سائد اومعروفا في الجاهلية والذي كان له صورتان رئيسيتسسان كما سبق القول : ربا النسيئة وربا الفضل •

وقد عرف ربا النسيئة على انه قرضا مؤجلا بزيادة مشروطة فكانت الزيادة بدلا من الاجل •

اما ربا الفضل ان يبيع الرجل الشـــــن الما ربا الفضل ان يبيع الذهب بالذهـــب بالشماء والدراهم والقمح والقمح وهكذا

ويقول رجال الفكر الاسلامي ان النسسسوع الاول من الربا ظاهر اذ تتوافر فيه العناصسسر الاساسية لكل عملية ربوية وهي الزيادة المعلومة في اصل المال والاجل الذي من اجله تؤذي هسسنه الزيادة وكون هذه الفائدة شرطا مفموما فسسسي المدة فقطه

والنوع الشانى من الربا يشير السسسى وجود شبهة فى نظام الفائدة بأن هناك عمليسسة ربوية حيث يوجد تماثل النوعين (بيع النقسود بالنقود)فى حين يشترط وجود فروقا اساسيسسسة فى الشيئين المتماثلين ينتج عنه وجود الزيسادة المستحقة •

والزاوية الشانية : تمثل وجهة النظسر الاسلامية في الاشار السيئة التي صاحب وجسسود البنوك التجارية او ما يطلقين عليه البنسوك الربوية -

ويقولون ان حركة المتعامل والتداول بيان المراد الدولة الواحدة محليا وبين السلاول المختلفة دوليا اسبحت في حاجة اكبر مما لللاك العالم من الذهب ولذا لجأت الحكومات السلام احدار اوراق تزيد عن رسيدها من الذهب اذ تمور الاقتصاديون انه بالامكان تقدير كمية السلسل

دون ان يخل ذلك بالعلاقة ما بين كمية السلع عامـة والوسيلة اللازمة لتداولها وهى النقود وهذا مـا يسمى بالخروج من قاعدة الذهب او مايسمى بالنظـام الاقتصادى المدار •

ومن هنا بدأ الخلل وترتبت عليه الآشار:

- (أ) حيث لا توجد وسائل دقيقة يمكن الاعتمىساد عليها بثقة ويقين فى تعديد حجم العلاقسية بين كمية السلع وكمية النقود وسرعبسية تداوليها •
- (ب) ترتب على ذلك فتح الطريق امام الحكومسات للحمول على اموال ورقية لتغطية نفقاتهسا (رشيدة وغير رشيدة ) في اي وقت وذلسبك بأن تعدر امرا بذلك للبنك المركسسين حيث ينفذ الامر بفائدة محددة ويثبت ذلسك بقيد حسابي وهذا التنفيذ يكون من مكونات الدين العام ويكون الالتجاء اليه حيسسن يتعذر على الحكومات زيادة الفرائسسبب لمواجهة النفقات "
- (ج) يلجأ البنك المركزي بدورة لمحاولة تخفيف آشار زيادة كمية النقود التي اصدرتها الحكومة باتخاذ وسائل مختلفة لامتصاص ما لدى البنوك التجارية من اموال وجذبها ومن أهمها رفع حصر الفائدة لما تقدما البنوك التجارية من اموال .

- (د) تنتقل العدوى إلى البنوك التجارية، فتلجأ للبحث عن اموال من المواطنين (السحوق) لتغذية معاملاتها ، فتلوح بالحافز المحادى وهو رفع معر الفائدة للودائع .
- (ه) یضاف لما سبق ما لدی النظام المعرفسسود ( الربوی ) من القدرة علی خلق ت سسسود ( ائتمان دفتری ) •

وتسترسل الكتابات الاسلامية في ذلبيسك و باعتبار سعر الفائدة اصبح عاملا مشتركسسسا وان الزيادة في كمية النقود تركت الباب مفتوصا لدخول التفخم وزيادة الدين العام فمن المعسروف ان من اسباب التفخم الحالي في كل دول العالسم هو زيادة الدين العام والانفاق غير الرشيسسسد وزيادة كمية النقود •

### توجيه الجهد نحو التنمية عن طريق الاستثمارات:

يعد اسلوب تمويل المشروعات عن طربـــــق الاستثمار المباشر او المشاركة هو البديــــل لعمليات الاقراض او الاقتراض بفائدة والذى تتبعه البنوك التجارية وهو ما سنتعرض له بالتفصيـــل من خلال الصفحات القادمة •

### ربط التنمية الاقتصادية بالتنمية الاجتماعية :

حيث ان الاسلام لايفهل بين الجوانسسب المختلفة للحياة ، بما فيها الجانب الاجتماعي ولذا فالمصرف الاسلامي لا يقوم بتقييم المشروعات على اساس الربح المادي فقط كما يفعل باقسي البنوك التجارية ولكن يفع في اعتبسسساره ان التنمية الاقتصادية لا تؤتى شمارها الا بعد ان تنعكس آثارها المباشرة على التنميسسة الاجتماعية -

### жжж احياء فريضة الزكـــاة :

حيث يقوم المعرف الاسلامى بجمع الزكساة وانفاقها في معارفها الشرعية وادارة اموالها وفي ذلك احياء لفريفة الزكاة حيث ان الدولنة الحديثة تركت هذا الامر للتعرف الشخسسسي

### - اهداف المصارف الاسلامية :

تناولت الكتابات الاسلامية العديد مسلن الاهداف والتي من الممكن ايجازها في الاهلداف التلاثة الآتية ؛

- (۲) توجیه الاموال للعملیات الاستثماریة التی تخدم اهداف التنمیة الاقتصادیة والاجتماعیة
- (٣) القيام بالاعمال والخدمات المعرفية علي مقتفى الشريعة الاسلامية خالصة من الرسيا والاستغلال وبما يحل مشكلة التموبيييييل قصير الاجل •

### (٥) - مصادر التمويل في المصارف الاسلامية :

وتنقسم الى معادر داخلية واخرى خارجية:

## (۱) المصادر الداخلية :

وهن لا تختلف عنها في البنوك التجارية في كونها عبارة عن راس المال والاربساح المحتجزة •

## رأس المسسال:

يعد رأس المال في المصارف الاسلاميسة اهم عناص التمويل المتاحة والسسسدي يتعين ان يكون كافيا لمواجهسسسة احتياجاتها ،ويعرف رأس المال فسسسي

الشركات في الفكر الاسلامي في ضوء فكسسرة الملكية المشتركة اي انه مجموع انصبسة الشركاء المقدمة عند بداية المشسسروع او الشركة سواء في شكل نقود او عسسروني فنية .

وتجدر الاشارة الى ان الفكر الاسلامىسى يشترط ان يكون راس المال حاضرا ولا يجبوز ان يكون دينا فى الذمة • وهو ما يجيسزه الفكر المحاسبي المعاصر •

## الاحتياطيـــات ؛

تقوم المصارف الاسلامية بتكوين الاحتياطيات المختلفة اللازمة لدعم المركز المالى والمحافظة على سلامةراس المال وعلى ثبات قيمة السودائسسع وتكوين احتياطى لموازنة الارباح السى غير ذلسك مما تتطلبه طبيعة عملياتها ٠

(٢) القيام بمشروعات مختلفة على وجه الاستقـــــــلال سواء كانت مشروعات انشاجية او خدمية ١٠٠٠٠ الخ ويتطلب القيام بهذه المشروعات عمل در اســــــة جدوى استثمار الموارد في هذه المشروعات مــــع اهمية التفرقة بين الاستثمارات قصيرة وطويلــــة الاجل -

### (٣) المرابحـــة:

وهن علاقة بين البنك كبائع والعميسل كمشترى للسلعة التى يرغبها وبشرط مسبق لقيمة الارباح التى يرغب البنك في تحقيقها ، وهسس نسبة تضاف على اصل ثمن السلعة ،وقسست استخدمت البنوك الاسلامية بيع المرابحسست الغورى والبيع بالتقسيط اذ يَعتبر من مسسور الوساطة الناجمة التى يمكن للعميل في البنسك الاسلامي الاستغناء بها عن استخسست ام الاوراق التجارية المخمومة ،

### خطوات التطبيـــق:

# أولا : اعداد معدلات الربحية المقدرة للانشطة الاستثمارية

ينبغى ان نبدأ باعداد معدلات الربحيسسة التى ستقدر لفترة زمنية مقبلة فى حدود سنسسة ساعن كافة الانشطة الاستثمارية التى يتعامسسل

### المصادر الخارجية للاموال في المصارف الاسلامية:

تعتبر الودائع اهم مصادر الاموال الخارجية في البنوك التجارية التي تتعامل في اطبيار نظام الفائدة ،ولا شك انها تشكل ايضا اهبيمادر الاموال الخارجية في المصارف الاسلاميسية التي تستهدف تحقيق الربع وتوزيع عائد مجز ،

ولكن الخلاف بين المصارف الاسلاميـــــــة والبنوك التجارية يقع حول كيفية استثمـــار وتوظيف اموال هذه الودائع وفقا لاحكام الشريعــة الاسلامية ولذا يختلف هيكل الودائع في الممــرف الاسلامي عنه في البنوك التجارية ، فبينمــــان نجد ان الودائع تحت الطلب اي الحسابـــــات

الجارية الدائنة في البنوك التجارية تعتبير المم معدر من معادر الاموال الخارجية فانها نسي المعارف الاسلامية تعد اقل اهمية في هيكييل الموائع الذي تحتل المكانة الأولى فيه الودائع بالمشاركة كما ان احتفاظ المودع بأرعدة نقديية مملوكة له في شكل حسابات جارية دائنة يكلفيه زكاة مال بنسبة مر٢ ٪ من تلك الارعدة النقديسة ولذلك فان خفوع الودائع لزكاة النقود بوصفها مالا ناميا ولو لم يكن لها نما وعائد بالفعسل يجعل هيكل الودائع في المصارف الاسلاميييية البنوك التجارية وعائد بالنعيا

وهناك نوعا من الاستثمارات في المصارف الاسلامية وهو ما يعرف بالمضارية الشرعية واطلاق المضاربة او تقييدها من حيث عنص الزهــــن يترتب عليه تنوع الودائع بالمشاركة فـــن المصارف الاسلامية لتشمل الانواع المعروفة حاليا من الايداع وفقا للظروف المختلفة للمودعيــن ومتظلباتهم من ودائع ثابتة وودائع الخــار اما الودائع تحت الطلب | الحسابات الجاريــة الدائنة ) فهي ايداعات لا تستهدف الاستثمــار وليست من قبيل المشاركة او المضاربــــة لكنها وديعة بأجر او عمولة للاستفادة مـــن مزاياها مثل التعامل مع المصرف بشيكـــات وعدم تعرض اموالهم للفياع او السرقةومـــات تنتجه لهم المهارف من الخدمات المعرفيـــة الاخرى -

- ودائع الادخار ( صناديق التوفير ) لاتختلف في طبيعتها عن الودائع باخطار وهي تعتبر من قبيل الودائع بالمشاركة •
- وسوف نتناول هذه الجزئية الخاصــــــة بالاستثمار في المصارف الاسلامية بشيء مــن التقصيل من خلال جزء لاحق •

# (٦) الخدمات المعرفية التي يقدمها المعرف الاسلامي :

### (أ) الحسابات الجاريسة:

العمولة التى يتقاضاها المصرف على عمله فى ادارة الحساب الجارى وخدمت صحيحة شرعا ، ويجوز له ان يستسسسرد المصارف الفعلية التى انفقه المساحكاتليفون والبرق والبريد وخلافة اذا لسم ينص على ان العمولة شاملة لها =

# (ب) الاوراق الماليسسة:

الاجر او العمولة التى تتقاضاهــــا المصارف الاسلامية على كافة عمليــات الاوراق الصالية ( الاسهم دون السنــدات) صحيحة شرعا وتكون مقابل العمليـــات التالية :

- طرح عملية الاكتتاب في الاوراق المالية حفظ الاوراق المالية -
  - تحصيل كوبونات الاوراق المالية

# (ج) خزائن الامانـــات:

يتقاضى المصرف أجر مقابل تأجيرخزائسن امانيات -

## (د) القرض الحسسن:

القرض المسموح به شرعا هنا هـــــرف القرض بدون فائدة اى ما يسمى بالقـــرض الحسن ويتقاضى المعرف عمولة او اجــر مقابل ادارة القرض وخدمته وكذلـــــك استرداد المصاريف الـفعلية التــــــى أنفقها فى خدمة فعلية للعميل -

## (ه) الكمبيو:

يتقاضى المصرف عمولة ومصاريــــف مقابل عمليات التحويلات النقديــــة الداخلية أو الخارجية أو شراء وبيـــع العملات الأجنبية -

## (و) الاعتمادات المستنديسية:

يجوز للمصرف فتح الاعتمادات المستنديسية وتقافي العمولة او الاجر واستعليداد المصاريف البفعلية مقابل قيامه نيابسية عن العميل بفتح اعتماد مستندى لصالسيسح المعدر .

## (ز) خطابات الشمان:

يعتبر المعرف وكيلا عن العميل في تنفيذ الالتزام في مواجهة المستفيد او كفيــــلا وضامنا للعميل لدى الدائن =

للمصرف الاسلامى ان يتقاضى أجرأوأتعابا من أعمال الاستشارات والخبرة الماليـــة والدراسات الاقتصادية التى يقوم بهــــالدساب عملائه .

- (۷) الاطار العنام ،والاطار الشرعى لعمل المصيرة المسارة التقليدية التقليدية والمتنوعة ؛
- مسلهمة او شركات ذات مسئولية مصمدودة

- لحسابه او يسهم بحصة في رأس مال الشركسات القائمة «
- بيمكن للمصرف الاسلامى ان يمول رأس المسسال العامل في المشروعات تمويلا قصير الاجسسل بالمشاركة لا يقرض بفائدة .
- يجوز للممرف الاسلامي الاتجار لحسابة فـــي المعادن النفيسة بشروطها في عقد الصرف ٠
- يكون الاستثمار في الاوراق المالية فــــي الاسهم فقط دون السندات •
- جواز اعمال الوساطة والسمسرة بأجــــــر
   او عمولة •
- القيام بأعمال الاستشمارات والخبمسمرة
   المالية والدراسات الاقتصادية بأجر -
- شرعية الاجر او العمولة مقابل العمــــل او الخدمة •
- مشروعية تأجير المنفعة المعلومة بعسوض
   معلوم كتأجير الخزائن والشون •
- جواز استقصاء المصاريف السفعليـــــــة كالتليفون والبرق والبريد بالاضافـــــــة الى الاجر او العمولة مالم ينص علـــــــى ان الاجر او العمولة شاملة لقيمــــــة الخدمات -
- جواز شراء وبيع العملات الاجنبية لحساب العملاء مقابل عمولة (الكامبيو) بشارط ان تكون يدا بيد ،
- جواز شراء وبيع الاوراق المالية (الاسهم) وتخصيص كوبوناتها بأجر او عمولة ،

#### القصل الشالييث

-

أساليب توظيف الأموال واستثمارهـا

### : مسسم

يقوم المعرف الاسلامى باستثمار امواله وأمسوال مودعيه فى المجالات المشروعة ووفقا لنوعية التعاقدات مع أعجاب الودائع الاستثمارية ، ومن المجالات التسليم يستثمر فيها المعرف أمواله :

- شراء اسهم الشركات الناجعة وتحقيق اربــــاح منها عن طريق اعادة بيعها او تحصيـــــل كوبوناتها •
- تمويل مشروعات التجار والصناعات المغيـــرة عن طريق عقود شركات توصية بسيطة .
- تمویل المشروعات التی تحتاج الی تمویــــل مؤقت او موسمی عن طریق الاشتراك فی الارســاح او الخسائر التی تنتج ۰
- العتمادات المستندية المغطاة بالكامسيل مقابل حمول المعرف على اجر او تمويل هسيده الاعتمادات بشرط دخول المعرف شريكا مسيع التاجر في الارباح والخسائر من هذه العملية التاجر في الارباح والخسائر من هذه العمل في الارباح والخسائر من هذه العمل في الارباع والخسائر والعمل في الارباع والخسائر والعمل في الارباع والخسائر والعمل في الارباع والخسائر والعمل في الارباع والعمل في العمل في الارباع والعمل في العمل في الارباع والعمل في العمل في العمل

### من التقديم السابق يتفح ما يلى:

- ان المصرف الاسلامي لا يقوم بالاقــــراض للمشروعات الاقتصادية ،بل هو يدخل شريكا في استثماراتها مقابل اقتسام الأربـــاح والخسائر،
- اقراض المعرف الاسلامي لأغراض اجتماعيـــــة

  سواء الافراد او الهيشات وهو ( القــــرض
  الحسن ) دون اي عائد ، انما يتم بعــــد

  ان يكون المعرف قد حقق ارباحا فعـــــلا
  يخمص منها جزءا لمثل هذه الاغراض ، وهـذا
  بالاضافة الى قيام المعرف بأداء الزكـــاة
  الواجبة على امواله ،
- ۱۱۱ افطر المصرف الاسلامي للاشتراك مـــــع بنك ( ربوي ) فان ذلك يتم عن طريـــــق المشاركة في رأس المال والأرباح والخسائر،

## مجالات الاستثمار في المصارف الاسلامية :

(۱) الاستشمار المباشر:

وذلك بانشاء شركات او مؤسسات تقسيسوم بنشاط اقتصادی معین تجاری او سناعی او زراعی،

# (٢) استثمار بالمشاركة مع آخرين في مشروعات عن طريق:

## (1) رأس مال المشروع:

حيث يدخل المعرف شريكا في رأس مـــال مشروعات طويلة ومتوسطة الأجل ، وتكــون مساهمة المعرف في هذه المشروعات بتقديسم حمة في رأس المال او قد يلجأ المعرف الي شراء اسهم شركات اخرى ولا شك ان هـــدا النوع من المشاركة يجمد جزءا مـــدن أمو الالمعرف المتاحة للاستثمار فتــرة طويلة ولذلك فمن المستحسن ان تتم هـده النوعية من المشاركة في نطاق ضيق ،

# (ب) المشاركة على اساس صفقة معينة :

حيث يختار المعرف افغل العملاء المعكن التعامل معهم في مجالات الانشطة المختلفة ثم يقوم بتقديم رأس المال الكامـــل للمفقة المطلوب تمويلها ( نشاط تجاري او لجزء من مراحل الانشاج " نشــــاط مناعي " "

وتشبه الصفقة المعينة ، عمليةالتمويل الموقت لمشاريع قاشمة او جزا من نشاط مشاريع جديدة لفترة معينة ، والامر هنا يستلزم ان توجد انظمة معاسبية حديثسة

فى هذه المشاريع يمكنها تحديد نسبسسة العائد ربحا او خسارة بالنسبة للجسسرا الذى قام بتمويله المصرف وفى الوقسست المتفق عليه ويتم توزيع الارباح طبقسا لما تم الاتفاق عليه فى عقد المشاركسة على اساس احتساب نسبة من صافى الربسح مقابل الادارة والعمل ويوزع البافسسسى بنسبة حصة كل منهما فى رأس مال الشركة «

# 

وهو ما يميل اليه كثير من العمسسلاء الذين لا يرغبون في استمرار مشاركسسة المصرف لهم ، وفي هذا النوع من المشاركة يعطى المصرف الحق للشريك في الحلسسول محله في الملكية ، دفعة واحدة او علسي دفعات .

### - الممارسة (عقد القراض):

معنى المضاربة فى اللغة اتجارالانسان بمال غيره ،وتسمى ايضا القراض وتنقسم المضاربة قسمان :

- مضاربة مطلقة وهى ₹ تتقيد بزمان ولامكان
   ولا نوع ولا تجارة ولا بأى قيد كان •
- ۔ مضاربة مقیدة وهی ما تقید ببعض ذلــــك او كله ۰

ولا بد ان يعلم رب المال مال المفاريسية الى العامل حتى يتمكن من التعرف ويشترط ان يكون رأس المال معلوما من حيث القدر والنسسوع وكذلك يشترط ان تكون حمة كل من المتعاقديسسن جزءا شائعا من الربح كالنعف او الثلث او الربسع لأحدهما والباقى للآخر مثلا ، اما اذا حسسددت الحمة لأحدهما ( بمقدار ) معين فسدت المضاربة -

ويسمى الشريك بالمال ( رب مال ) ، والشريك بالعمل ( رب عمل ) ويمكن للمعرف ان يكــــون رب مال او رب عمل •

ويلاحظ أن لا نعيب للمضارب (رب العمسل)
الا من الربح فقط ، لذلك فأن رب العمسسللة لا يتحمل الخسارة لأن الخسارة يلزم بها مالسك المأل فقط ويشترط في ذلك الامانة والثقة فلي المفارب بالعمل وحسن الادارة والتعرف فللمسارف المال والتكييف الشرعي للمفاربة في المسارف الاسلامية ، يفسر بأن العلاقة بين رب المسلل والمغارب في العلاقة بين المودعين والمسلرف فالمودعين في مجموعهم وليس فرادي يعتبسرون

( رب المال ) والبنك هو [ رب العمل ) المضارب مضاربة مطلقة اى يكون له حق توكيل غيره فــــى استثمار اموال المودعين وعلى هذا النحو يمضمى المصرف في تقديم المال لأمحاب المشروعات موجهسا كل مالديه من دراية وخبرة مالية وسوقية تسسى تخير المشروعات والقائمين بهاء وهسسسله المشروعات بعضها قد ينجم نجاحا كبيرا والآخسسر قد ينجح سجاحا معتدلا والبعض الاخر قد يفتسمسل فلا يربح بل قد يخسر وكذا ففي كل سنة ماليـــة او في كل فترة اقصر اذا استقر المصرف علـ ـــيي فترة اقل من سنة يقوم المصرف بتسوية شاملـــة بين ارباح وضائر جميع مشروعاته الاستثماريسة التى وظف فيها الودائع وبعض اموال مساهمسسس المصرف فسهما على السواء الرصيد المشتسسسرك الذى يوجهه المصرف في امدار امحاب المشروعسات الاستثمارية بمطالبتهم من المال والصافي بعسد هذه التسوية لايخصم المصرف منه الا مصاريفسسه العمومية بما فيها اجور الموظفين وعمالسسه بينه وبين المودعين طبقا للاتفاق الذي تسسم بيئه وبينهم فاذا اتفق الطرفان على ان يكسون للمصرف نعف الربح والنعف الاخر للمودعيسسسن وزع عليهم المصرف النصف بنسبة مبالسسسسغ ودائعهم وبنسبة الاجل الذي بقيته هذه الودائع في المصرف وساهمت بمقتضاه في هذا الاستثمـــار اما النصف الثاني من صافى الربح وهو النصــف

الذي يخص المصرف فيوزعه على مساهميه بنسبــــة مبالغ اسهمهم •

اما العلاقة بين المعرف واصحاب المشروعات الاستثمارية فهى تعكس العلاقة بين المودعيـــن والمعرف فهنا يعتبر المعرف ( رب المال)وأصحاب المشروعات هم ( المضارب) وتسرى القواعد الخاصة بالمضاربة الشرعية •

# (٤) بيع المرابعــة:

وهذا الاسلوب يمكن ان يحل محل اسلسسوب الكمبيالات المخمومة وأيضا هذا الاسلوب لايتنافى مع الشريف القائسسل " لا تبيع ماليس عندك " حيث ان المصرف يبيسسع

السلعة او الماكينة بعد ان يشتريها فعلا ويسدد ثمنها ، ولذا فان مقدم الشراء او النسبسسة من ثمن السلعة او الآلة لايتم تسديدها عسسسن طريق العميل للمعرف الا بعد ان يقوم المسسساب بشراء الماكينة فعلا وبعد ان يتم حسسساب تكاليفها النهائية ،

## (٥) القرضالحسسن:

وهو قرض يمنح في حالات معينة بدون فوائده

(٦) استخدام اموال الزكاة وتخصيصها للتكافـــــل الاجتماعي -

### ملاحظات على المشاركة الاستثمارية في المصارف الاسلامية:

- للمصرف في المشاركة الاستثمارية حقوق في ملكية
   صافي أصول المشروع وفي نتائج اعماله السنويسة
   ويسترد المصرف حقوقه في الملكية من راس المسال
   واحتياطيات في نهاية مدة المشروع -
- ي يجوز لأى من الشريكين في المشاركة الاستثماريسة ان يسترد حصته في رأس المال استردادا متناقصا سنويا بموافقة الطرفين واتفاقهم بحيال تنتهى بخروج احد الشريكين قبل نهاية مللك الشركة بأكملها المشاركة وتملك الشريك الآخر للشركة بأكملها

- الاستثمارية بنسبة حصراً المال ولا يجــــوز الاستثمارية بنسبة حصراً المال ولا يجـــوز تحديد نصيب الشريكين بمبلغ مسمى من المــال ا او بنسبة من رأس المال ثابتة ومحددة مقدمـــا ومضمونة كما تكون الخسارة بين الشركاء فــــى المشاركة الاستثمارية بنسبة حصراً المال ا
- الى المشاركة الاستثمارية على اساس مراعسساة الى المشاركة الاستثمارية على اساس مراعسسساة مبدأ الاستمرارية سواء لفرض المحافظة علسسس سلامة رأس المال او قياس الربح المحقق السقابسل للتوزيع والانقسام سنويا بين الشركاء .

# مزايا نظام الاستثمار بالمشاركة:

يعتبر اصحاب الفكر الاقتصادى الاسلامى ،ان عمليات المشاركة تمثل النشاط الامثل الذى يجب على المسيرف الاسلامى التوسع فيه بقدر ما تسمح به موارده .

وقدوجد اصحاب الفكر الاسلامي في نظام الاستثماري

(۱) مشاركة مؤسسة المتمويل لطالب المتمويل في نشاطه الانتاجي مدعاة لان تجند المؤسسة خبرتهـــــار الفنية في البحث عن افضل مجالات الاستثمـــار بذلك يتعاون رأس المال وخبرة العمل في التنمية الاقتصادية ،

- (٣) المودع الذي يوظف امواله على اساس المشاركسية يحصل على الربح العادى الذي يتكافى مسلسلع . الدور الفعلى الذي أدته هذه الأموال
  - (٣) فى تطبيق مبدأ المشاركة تحرير الفرد من نزعــة السلبية التى يتسم بها المودع الذى يــــودع امواله انتظارا للفائدة •
  - (٤) عدم اعتماد مؤسسة التمويل على الفرق بين سعسر الفائدة الدائن والعدين يؤدى لتنشيط عمليسات التنمية في المجتمع •
  - (ه) باتباع نظام المشاركة فانه لن ينظر الـــــن الفائدة على انها المؤشر الاساس لتحديــــد الكفاية الحدية لرأس المال ولتوجيـــــه الاستثمارات وانما سيصبح المؤشر الاساس هـــرى الربح بجانب الاعتبارات الاجتماعية الاخـــرى مثل العمالة ومدى تلبية حاجات المجتمع =
  - (٦) فى المشاركة عدالة فى توزيع العائد بما يسهم فى عدم تراكم الثروة تراكما مخلا •

. . .

| السقصل الرابسسسح                                        |
|---------------------------------------------------------|
| _                                                       |
| فى مجال تقييم المشروعات الاستثه                         |
|                                                         |
| فى المصارف الاسلاميــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

هناك ثلاثة مبادئ رئيسية (\*):

- (i) التكاليف والايرادات الملائمة
  - (ب) عامل الوقت ٠
  - (ج) تكلفة رأس المال
  - (1) التكاليف والايرادات الملائمسة:

التكاليف الملائمة في تقييم المشمروع الاستثماري في المنهج الاسلامي تشمل التكاليسف التفاصلية الحقيقية للموارد ( الاسمسول الثابتة + مسلتزمات انتاج ومواد خام + عمل)

المستخدمة فى المشروع ،وايضا كل التكاليــــف الاجتماعية الخارجية التى يسببها المشروع وتضر بالمجتمع مثل تلوث المياه ، تلوث الهــــوا، تخفيض درجة خصوبة الاراضى الزراعية ،اشفـــالات الطريق ،الضوضاء ، غيرها .

اما الايرادات الملائمة فتشمل بجانــــب الايرادات التفاظية [ الزيادة المتوقعــــروع في ايرادات المنشأة في حالة تنفيذ المشــروع والتي لا يتوقع أن تحدث في حالة عدم تنفيـــده ) كل المنافع الاجتماعية والاقتصادية التي تخــدم المعلحة الاسلامية مثل زيادة التوظف والعمالـــة وتوفير المساكن وزيادة حصيلة الدولة من النقـد الاجنبي وتوفير العمالة المدربة وغيرها -

## (ب) مبدأ عامل الوقست:

يقعد به الجدول الزمنى للتدفقات النقدية الداخلة والخارجة من والى المشروع الاستثماري وأهمية عامل الوقت ترجع الى ان التدفقات النقدية الداخلية النقدية الخارجة والتدفقات النقدية الداخلية تحدث في فترات مختلفة من العمر الانتابي ولا بد من اجل تحقيق مقارنة عليمة بينهماواتخاذ قرار استثماري محيح من تحديد القيمة الحالية لكل نوع من هذه التدفقات في لحظة اتخاليا القرار ومن هنا يبرز سؤال هام : هل الاهتمام

المنهج الاسلامى اذ انه اعتراف بأهمية الربـــا والفوائد فى تقييم المشروع وخصوصا اننا نستخدم جداول الفائدة المركبة فى عملية الحساب ·

ونفس التحليل يقال فى الرد على النقصد الموجه لنشاط المصارف الاسلامية فى عمليسسات اجراء عقود البيع الآجل حيث تجيز زيادة سعسسر البيع بالآجل عن سعر البيع الحاضر -

## (ج) مبدأ تكلفة رأس المال:

فى المشروعات الخاصة ،وبعض المشروعات العامة ،يلجأ القائمون لتقييم البديــــل الاستثمارى الى حساب القيمة الحاليةللتدفقــات النقدية باستخدام معدل الفائدة الذي يقترض به الاموال اللازمة للمشروع باعتبار هذا المعـــدل يمثل تكلفة راس المال اى الحد الادنى للعائــد الذي يجب ان يحققه المشروع "

ولكنشا هنا نجد ان هناك مفهوم اخر فسسى الاسلام لتكلفة رأس المال حيث يجب التفرقة بيسن نوعين من شكلفة رأس المال :

التكلفة المربحة لرأس المال والتى تمثل معدل الخمم الذى يحقق المساواة بيسسن التدفقات النقدية المبدئية من مسسسر التمويل مع القيمة الحالية للتدفقسات النقدية المستقبلة الخارجة والمرتبطسة بهذا المعدر ويعبر عن ذلك بالرموز كمسا

ع = التكلفة المريحة لرأس المال ت ا عن التدفق المريحة التدفق التدفق النقدية الخارجة في الفترات ( ۲۰ ۳۰ ۲۰۰ دن د التدفق النقدى المبدئي الداخل مــن معدر التمويل •

وتطبيقا لذلك مثلا ، فان المعول على قرض مسسن بنك تجارى عادى بمبلغ ١٠٠٠٠ جنيه على ان يسدد للبنك على دفعات سنوية متساوية شامل الاسسسل والفوائد قدر كل منها ٣٨٨٠ جنيه ،

تحسب تكلفة الصريحة كالشالى:

$$\frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot}{\Upsilon(\xi+1)} + \frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot}{\Upsilon(\xi+1)} + \frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot}{\Upsilon(\xi+1)} = 1 \cdot \cdot \cdot \cdot$$

ومعدل الفائدة الذي يحقق التساوي بين طرفسسي المعادلة هذه هو ٨ لا سنويا ٠

.٠. التكلفة المريحة للقرض ( سعر فائدة الاقـــراض ) = ٨ لا

وفى المعارف الاسلامية حيث يكون القرض قرضا حسنا يكون د = ت اى ان ع = صفر ( التكلفـــــة الصريحة لرأس المال = صفر ) ومنها يمكن اعتبسار ودائع الحسابات الجارية بالنسبة للمصرف الاسلامـــى قروض حسنة .

ولكن في حالة الودائع الاستثمارية فــــى المصارف الاسلامية فانه توجد تكلفة صريحة لـــرأس المال صحيح انها لا تدفع على اساس سعر فائـــدة محدد سلفا ولكن يتم حسابها على اساس مبـــدأ المضاربة او المشاركة المتبع في نظم الاستثمــار في المصارف الاسلامية وهنا لابد ان يقابل هـــدأ العائد الذي يعود على الفرد المسلم المستثمــر امواله في ودائع استثمارية في المصارف الاسلامية لا بد ان يقابل ذلك برضا نفسي يتم عن قناعــــة لا بد ان يقابل ذلك برضا نفسي يتم عن قناعــــة شامة بأنه استخدم احسن الفرص البديلة المتاحــة امامه خارج المصرف الاسلامي المامه خارج المصرف الاسلامية المامه خارج المصرف الاسلامية المامه خارج المصرف الاسلامي المامه خارج المصرف الاسلامية المامه خارج المصرف الاسلامية المامه خارج المصرف الاسلامية المامه خارج المصرف الاسلام المامه خارج المصرف الاسلام المسلم المامه خارج المصرف الاسلام المسلم الم

### التكلفة الضمنية لرأس المال:

وهى عبارة عن الفرص البديلة لاستثمــار اموال المصرف ويتحدد عائد الفرص البديلــــة بأنه اكبر المعدلين التاليين :

- افضل معدل عائد على مشروع استثمـــارى اخر لم يقبل المصرف تنفيذه بالامـــوال المتاحة وفضل عليه المشروع الحالى -
- افغل معدل عائد اسلامی یستطیع اصحـــاب الودائع الاستثماریة تحقیقه باستثمــار اموالهم خارج المصرف •

هناك خمسة معايير يمكن ان يؤخذ علسسى اساسها قرارات الاستثمار :

- (أ) توفير المشروع لخدمة او سلعة لاتحـــرم ... الشريعة الاسلامية انتاجها او التعامــل فيها -
- (ب) قوة المركز المالى والكفاءة الاداريسة للاطراف المشاركة مع المصرف فى تمويسل وادارة المشروع مع الاخذ فى الاعتبسسار فرورة تواجد ميزان الشفعية الاسلاميسة والسمعة الطيبة لهذه الاطراف ع

- (ج) تغطية المشروع للتكلفة العريحة لـــرأس المال(١).
- (د) ان يكون معدل العائد الحقيقى (<sup>۲)</sup>للمشروع أعلى من التكلفة الفمنية (<sup>۳)</sup> لرأس المسال او يكون مؤشر المشافع الى التكلفيية <sup>(٤)</sup> أعلى من مؤشر بديل آخر -
- (ه) في حالة اختيار مشروع له معدل عائسسسد حقيقي اقل من التكلفة الضمنية لسسسرأس

- (۱) التكلفة المريحة لرأس المال تمثل معدل الخمسم الذي يحقق المساواة بين التدفقات النقديسسة المبدئية من معدر التمويل مع القيفة الحاليسة للتدفقات السنقدية المستقبلية الخارجسسسة والمرتبطة بهذا المعدر،
- (٢) يفضل عند حساب معدل العائد الحقيقى للمشروع الاستعانة بنظرية المحاكاة او نموذج القيمسية المتوقعة لاحد عوامل الخطر وعدم التأكد فيسيى الحسيان «
- (٣) التكلفة الضمنية عبارة عن الفرض البديلـــــــة
   لاستثمار ا موال البنك •
- (3) مؤشر المنافع الى التكلفة (ف /ت) يحسب كما يلى ف / ت ف ت ف ت حيث ف هي القيمة النقدية السنوية للمنافع ، ت التكاليف السنويات الجارية بما فيها تكاليف صيانة الاموال الثابتة ك قسط الاهلاك السنوي للاستثمار المبدئي محسوبا على اساس القيمة الحالية ،

العال فلا بد ان تكون له قيمة مرجعة (١) أعلى من القيمة المرجعة للبديل السيدى له معدل عائد حقيقى مساو للتكلفسيسية الضمنية -

## (٣) الشروط التي يجب ان يمنح على اساسها الائتمان:

يجب أن يؤخذ في الاعتبار امكانب حسدوث خسارة لاحدى عمليات الاستثمار ولذا يجب أسسد كافة الضمانات التي تقلل من احتمالات سدوث خسائر وتضمن دقة عملية متابعة ومرافد سسسسة حسابات المشروع •

- ال يسمح الا بتمويل المشروعات الرابحـة، وهذه القاعدة تسمح بتأمين ســــداد الاموال في الاستحقاق باعتبار ان نظــام الضمان هنا ليس مرتكز على الشـــروة الشخصية للعميل فحسب بل ايضا علــــى سمعته الاجتماعية .
- سيجب الا تتعدى نسبة مساهمة المصلوف في تمويل اي مشروع عن ١٠ ٪ من مجملوع الودائع فيه ، وهذه القاعدة تسملت بتنويع النشاط الى اقصى حد ممكلت بجانب ممارسة سياسة توزيع الاخطار ،

<sup>(</sup>۱) المقصود بالقيمة المرجعة هو الفائدة الاجتماعية التي ستعود على المجتمع من قيام هذا المشروع٠

- كل طالب اشتمان يجب ان يكون من المودعيسن
   في احدى حسابات المعرف •
- الاستثمار المطلوب تمویلیه یجب ان یجری فی نفس منطقة المصرف او فی داشرة عملیه ونشاطه ۰
- حكل مستثمر طالب للمال يجب ان يكسون لديه جهاز محاسبى يسمح بتتبع عملياته وتحديد نتائج الدورة او المشسسروع ، وتفع دفاتره للتحقيقات والمراجعسسات من جانب خبراً المصرف والمتخصون •

طريقة الانفاق على المشروعات وتحديد اريساح

### عمليات الاستثمار:

من الممكن ان يتم الانفاق على المشروعات مباشرة بمعرفة الممرف سواء بتسليم مبالــــــغ للشريك نقدا او بشيكات او الانفاق في خصائــــص المشروع نقدا او بشيكات مصرفية او حــــوالات وغيرها ٠

كذلك من الممكن ان يرخص للشريك بالصسرف عن طريق سحب شيكات على حساب المشروع وفــــــى الحدود التي يرخص له بها -

## - كيفية تحديد ارباح عمليات الاستشمار:

تمر عملية تحديد الأرساح بثلاثة مراحل :

### المرحلة الاولى:

تحديد ربح كل عملية معاربة ال مشاركسسة ( او خسائرها ) عن طريقالمراجعة الحدابيسسد، وتحديد نصيب المعرف طبقا لاحكام العتود -

## المرحلة الشانية:

اعداد حساب ارباح وضائر خاص بعمليسات الاستثمار يثبت به نصيب المصرف من نتائسسسي عمليات المضاربة والمشاركة ونتائج مشروعسسات الاستثمار التى يجريها المصرف منفردا -

### المرحلة الشالثة:

تقسيم صافى ارباح وضائر الاستثمـــارات بين مجموع المستثمرين وبين المصرف كل بنسبــة مساهمته •

(ه) عملية الرقابة الشرعية على معاملات المصــرف

#### الاسلامي :

لا بد من قيام هيئة رقابة شرعية بالمصرف مهمتها المشورة وابداء الرأى فيما يحال اليها من مسائل لتقرر مطابقتها او جوازها لاحكسسام ومبادئ الشريعة الاسلامية -

وتقوم هيئة الرقابة الشرعية في نهايسة كل سنة مالية بتقديم تقريرا يفعج عن التســزام ادارة المصرف في معاملاته بالقواعد الشرعيســة وتتكون هذه الهيئة من عدد من الاعضاء يختسارون من علماء الشرع وفقهاء القانون المقسسارن المؤمنين بكفرة المعرف الاسلامي مع مراعســاة ان يكونوا من غير العاملين بالمعرف وان يكسون تعيينهم اسوة بتعيين مراقبي الحسابات ويكسون لهم من الوسائل والاختصاصات ما لمراقبــــى

### الغصل الخاميس

أوجه الفرق بين البنوك التجاريـــة والمصارف الاسلاميـــــــــــــــــــــــة

خلصت المقارنة بين نظم التعامل في المسارف الاسلامية والبنوك التجارية الى اوجه الفرق التالية :

## (١) كيفية توزيع العائد في المصارف الاسلامية :

تميز المسارف الاسلامية بين العائـــــد المدفوع لكل من انواع الحسابات المودعـــــة فيها الاموال وفقا لطبيعة الحساب ومدة الايـداع ويتميز العائد بالخصائص التالية:

- ان العائد غير محدد القيمة ويكون فقـط
   محدد بنسبة من الارباح \*
- انه لايمكن التعرف على الارباح الا بعدد
   الحسابات الختامية للمصرف واعتملات
   الارباح وخصم النفقات والمصاريلية
   الادارية
  - لى حالة عدم تحقق اربياح فيان المستودع
     لا يحمل على عائد لأمواله •
  - ـ فى حالة الخسارة تعمل لرب المــــال ( تخصم من راس المال) •

ومما سبق نجد ان الفارق ينحمر في طبيعة الاختلاف بين الفائدة والربح ، والفارق بيسسن الفائدة والربح يعد فارقا كبيرا من حيسست المعنى والمفمون ،

فعلم المحاسبة يعرف الفائدة بأنها عائد المال الذي يقترفه المشروع وهي محددة القيمة ويتعين سدادها في مواعيد محددة سواء حقييين سدادها أو لم يحقق كما يلزم المشيروع بسداد المال المقترض والذي تدفع عنه الفائيدة بنفس قيمته دون زيادة أو نقصا ، وتعتبرالفائيدة من ضمن الاعباء التي يتحملها المشروع ،ويجيب

اما الربح فانه عائد لأصحاب المشموري سواء ساهموا في المشروع بجهدهم او بأموالهمورة او بالاثنين معا ،ولا يمكن تحديد الربح بصمورة قاطعة الا بعد انتهاء مدة معينة يتم الاتفساق عليها بين المساهمون في المشروع ويتم التوزيع بالنسب المتفق عليها ، ويتغير الربح من ممسدة لأخرى تبعا لنتيجة النشاط في كل مدة ، وفسما حالة الخسارة لايرد من رأس المال لأصحاب المشروع الا ما يتبقى منه بعد خصم الخمارة ،

#### (٢) الودائـــع :

تودع الاموال في البنوك في مورة حسابسات جارية او على شكل ودائع محدودة المسسسدة أوحسابات صناديق التوفير والادخار ويختلف الهائد الذي تحصل عليه الودائع باختلاد طبيعة (نبنسسك المودعة فبه -

فى البنوك التحارية تحمل للى البناد التحارية تحمل للى البناد التحارية تحمل للى البناء المحملة المحملة المحملة المحملة البناء وبين العميل على سعر محسدد للشائدة -

ويقوم البنك التجارى في نياية كلى شهسر بحساب قيمة الفوائد المستحقة على الامسسوال المودعة لديه وتقيد هذه المبالخ على معروفسات البنك وتعتبر ضمن تكاليفه ، اها المعسسارف الاسلامية فتتلقى الودائع بعورها المختلفسسة ولكن المعرف يحدد نظاء العائد الذي يوزع علسي المودعين مع الاخذ في الاعتبار في حالسسسة الخسارة ان المعرف يضمن رد قيمة وديعة الادخسار المعرف لايضمن رد قيمة وديعة الادخسار فان المعرف لايضمن رد قيمتها بالكامل ، حيسست فان المعرف لايضمن رد قيمتها بالكامل ، حيسست في عمليات الاستثمار .

وتختلف اهمية الوديعة لدى المهـــارف الاسلامية عنها في البنوك التجارية حيث نجــد الاخيرة تعب اهتمامها على الودائع الكبيــرة فقط سعيا وراء تحقيق الربح ولكن المهــارف الاسلامية تركز على الودائع المغيرة ايفـــا لتشجيع مغار المدخرين على انتهاج سلوك الادخار، وكذا فقد اتخذت المعارف الاسلامية عـــدة اجراءات لتشجيع الافراد على ايداع مدخراتهــم اجراءات لتشجيع الافراد على ايداع مدخراتهــم بها بدون فوائد ،فعلى سبيل المثال يمـكـــن بعن بدون ربح الحمول على قـــروض بدون فوائد كما يمكنهم الحمول على بعـــنف الخدمات المعرفية الاخرى بدون مقابل مشــــنف تحميل اوراق تجارية او كوبونات الاسهم وغيرها،

#### استثمار الاموال:

بالنسبة للبنوك التجارية ، نجد ان الغالبية من استثماراتها توجه الى القروض للحصول على الفائدة المقابلة ، ومن هنا فان عملي الاستثمار بمنح القروض تتميز بالسهولة حيث يقوم البنك باخذ الضمانات اللازمة له لفمستسان استرداد قيمة قروضه مضافا اليها الفوائسد، كما يستطيع البنك في اي لحظة حساب العائسد المستحق له عن هذه القروض «

اما المصارف الاسلامية فقد سبق توفييسح مجالات الاستثمار بها حيث تعد اكثر .تساعيسا عنها في البنوك التجارية وتنحص فيسمساركة والمفاربة والمرابحة وشراء اسهسم الشركات او تحصيل كوبوناتها •

### قائمة بمراجــــع الدراســـــــة

- (۱) د ورفيق المصرى ، مصرف التنمية الاسلامية ١٩٧٦ -
- (٢) د احمد فواد عبدالخالق مدخل اسلامی لترشید القسرارات الاستثماریة فی البنوك الاسلامیة ، مؤتمر دور البنسسوك فی التنمیة ، مارس ۱۹۸۱ ۰
- (٣) د احمد النجار، المدخل الى النظرية الاقتصادية فـــــى المنهج الاسلامي •
- (٤) الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلامية ، الجمسر ؛
   الاول ، الجزء الثانى »
- ( القاهرة ، الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ) الجسسز ، الشالث -
- (a) ١٠٠ سؤال وجواب حول البنوك الاسلامية د ٠ احمد النجسسار ١٩٧٨ •
  - (٦) موسوعة الاقتصاد الاسلامي ـ د محمد عبدالمنعم الجمال •
  - (Y) منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي ـ د رفعت السيد العوض •
- (A) المجتمع الاسلامي وفلسفته المالية والاقتصادية ـ د محمد السادق عفيفي -
- (٩) الاقتصاد الاسلامي ـ مصادرة واسسة ـ دم حسن على الشاذلي
- (۱۰) التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسمسلام مدد عبد الرحمن يسرى احمد ه
  - (١١) البنوك الاسلامية ـ د٠ شوقى اسماعيل شحاته
    - (۱۲) مجلة البنوك الاسلامية مارس ـ ابريل ١٩٧٩٠
  - (١٣) مجلة البنوك الاسلامية العدد السابع اكتوبر١٩٧٩ •

حدیث ( ۱\* ) " لا تبیعوا الدرهم بدرهمین فانی اخاف علیکـــم صفحة ( ) الربا "

#### التخريسيج:

- اخرجه مسلم فى صحيحه ، كتاب المساقـاه: باب الربا ١١/١١
- ( من رواية عثمان بن عفان بلفظ لاتبيعسوا الدينار بالدينارين ولا الدرهمبالدرهمين )
- ومالك في الموطأ ، كتاب البيوع : بـاب بيع الذهب بالففة تبرا وعينا ١٣٣/٢

حديث ( ١١ ) " الذهب بالذهب والغضة بالفضة والبر بالبـــــر صفحة ( ) والشعير بالشعير والتمر بالتمر ، والملح بالملسح مثلا بمثل يدا بيد فمن زاد او استزاد فقــــد اربى "

### التخريسيج:

اخرجه البخارى في صحيحه ، كتــــــاب البيوع : باب بيع الفضة بالفضة ٣٧٩/٤ ، ٣٨٠ من حديث ابو سعيد الخدري بلفـــط ( الذهب بالذهب مثلا بمثل و الـــــورق بالورق مثلا بمثل ) •

- \_ ومسلم في صحيحة ، كتاب المساقاة : بساب الربا 11/11
- من حديث عبادة بن الصامت ، وهناك فسسى الجزء نفسه ص ١٥ حديث اخر عن ابى سعيد الخدرى وفيه زيادة ( فقد اربى الاخسسد والمعطى فيه سواء )٠
- \_ وابى داود فى سننه ،كتاب البيوع : بــاب فى المرف ٣٣٨/٣
- من حديث عبادة بن المامت وفي الفاظـــه زيادة ونقص ٠
- والنسائى فى سننه ، كتاب البيوغ : بـساب
  بيع الشعير بالشعير ٢٧٥/٧ ، ٢٧٦ ، ٢٧٧ مـن
  رواية ابى سعيد الخدرى وعبادة بن الصامـت
  بالفاظ مختلفة -
- وابن ماجه فى سننه ، كتاب التجارات إباب الصرف ومالا يجوز متفافلا يدا بيـــــد ٧٥٧/٢
- واحمد فى مسنده ، من مسند ابى هريـــرة المرب برام الفضة بالفضة مثلا بمثـــل وزنا بوزن والذهب بالذهب وزنا بوزن مثــلا بمثل فمن زاد فهوربا ،ولا تباع ثمـــرة حتى يبدو طلاحها )

وفي المستدنفسة ٤٣٧/٢

ومن مسند ابی بکره ه/۳۸ ومن مسند ابی سعید الخدری ۲۰۰/۵ ومن مسند فضیله بن عبید ۱۹/۲ بلفــــظ الذهب بالذهب وزنا بوزن ) •

# الجوانب السلوكية في بكاة الأموالي

د. سامي هيالرجن قابل كلية لِجَاقِ - جامعة المنصوبة

# الجوانب السلوكيية فخف بكاة الأموالت

د. سامى عبالرجمت قابل كلية إيجاث - جامعت المنصوبة

#### طبيعة المشكلة والغرض من البحث:

تمثل زكاه الأموال احد أركان الاسلام الخمسسسة، فهي ركنه المالى الركين ، اذ انها تشكل موردا هامسا من المواردالمالية في الدولة الاسلامية ، ولقد أولسس التشريع المالى للزكاة عنايته الفائقة للجوانسسب والنواحى العلوكية للأفراد ، اذ اخذ في اعتباره سلسوك الطوائف المرتبطة بالزكاة ، كما اهتم بردود أفعالهم،

وففلا عن ذلك فقد أرسى التشريع المالى للركساة كوكبة من الاجراءات والوسائل والمحفزات والمشبطسسات التى ترقى بالسلوك الانسانى للفرد والجماعة كمسسسات تنعكس آشار هذه المحفزات والمشبطات على كل من حصيلسة الزكاة ودرجة رضاء دافعى الزكاة وهم يقتطعون جسسزاا من اموالهم لغيرهم من مستحقى الزكاة .

والزكاة في تربيتها واعلائها وتطهيرها للسلسوك الانساني ، لاتهتم فقط بسلوك ارباب الاموال دافعــــاة، الزكاة) ، وانما تهتم ايضا بسلوك مستحقى الزكـــاة،

وسلوك الجباة ( السعاة) ، بل وسلوك جميع أفرادالمحتمسع الاسلامي ٠

وعلى ذلك فان المرمى الرئيس من هذا البحسية هو استجلاء الجوانب السلوكية في زكاة الامسسسبال، ودراستها دراسة تحليلية ، والسعرف على آثارهـــــــ وتأميلها بأسلوب معاصر يجمع بين الفقه والفكسسسسر السلوكي والمالي والمحاسبي والفريبي الحدبث، وبذلك يتم تكييف زكاة الاموال سلوكيا ،

وترتيبا على ما تقدم، فان الباعث سوف يتنسساول بحثه هذا من خلال النقاط الخمس الرئيسية التالية :

أولا : اهتمام التشريع المالي للزَّاة بالجوانـــب

شالشا : الزكاة وتربية سلوك المستحقين لها -

رابعا : الزكاة وتربية سلوك المعاة ( الجباة)

خامسا : الزكاة وتربية سلوك جميع افراد الامة الاسلامية •

وفيمايلى دراسة تحليلية لهذه النقاط الرشرسيسة

أولا : اهتمام التشريع المالى للركاة بالجوانب السلوكيــــــــــة

ظل علما المالية والغريبة ردحا طويلا مسسداف الزمان وهم ينأون بالفرائب عن ان تكون لها أهسداف انسانية او اجتماعية او سلوكية ، وذلك خشية ان يؤشر ذلك على هدفهم الاول ، وهو وفرة الحميلة وغسسزارة المال الذي يتدفق على الخزائن من ورا ً جبايتها .

اما الزكاة فى الاسلام فلها شأن اخر ، باعتبارها ركنا من اركانه وشعيرة من شعائره وعبادة مالية مسن عباداته ، فالمسلم يؤديها ابتغاء مرضاة الله خالصسة بها نيته طيبة بها نفسه ،(١)

ومع وضوح معنى العبادة فى الزكاة ، فان هناك اهدافا انسانية جليلة ومثلا اخلاقية وسلوكية رفيعة، وقيما روحية عليا ، يقصد الاسلام تحقيقها من ورا الزكاة، وبذلك كانت للزكاة اهداف معنوية روحية اخلاقيات النسانية اجتماعية سلوكية بالاضافة. الى الاهالية والاقتصادية .

<sup>(</sup>۱) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى ـ فقه الركاة ـ الجزآن الاول والثانى ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ ۱۹۸۱ - ص ۱۹۸۳ .

مما سبق يمكن القول بأن هدف الاسلام من الشيسة لليس هو جمع المال وافتاء الخزانة ومساعدة الله الله واقتاء الخزانة ومساعدة الله المسلول واقتاء ولكنالهدف الاول من الربي حساي تربية السلوك الانساني والعلو به فوق مسين في دام المحيث يكون سيدا لها لا عبدا، ومن هنا الاتناس الله المتربية سلوك مستحقى الزكاة اهتمامها بشريه المال المتولى الزكاة عن المنزاد المالك تتميز الزكاة عن المنزاد المالكات المالونعية التي لا تكاد تنظر الى الممولين الا بالتسارة موردا ومعدرا لتمويل الخزانة العامة .

فلقد وردت عن رسول الله صلوات الله وملاه... ... احاديث كثيرة ، تتعلق ببعث المعاة والعمال السيسي الناس لجباية الزكاة منهم وتوزيعها ، وحددت هـ... فلاحاديث كيف يكون سلوك المعاة نحو ارباب الامسوال ، الأحباديث كيف يكون سلوك المعاة دافعى الزكاة ، واوضحت اللهم ماذا يأخذون منهم ، وماذا يدعون ، كما بينسست هذه الاحاديث الواجبات السلوكية لارباب الاموال نحسو المعاة الذين يمثلون جهاز الحصر والتحصيل فـ... ادارة بيت مال المسلمين واوضحت ايضا الواجبسسات الدارة بيت مال المسلمين واوضحت ايضا الواجبسسات

# ثانيا ؛ الزكاة وتربية سلوك ارباب الاموال دافعي الزكــاة )

اهتم تشريع الزكاة بسلوك ارباب الاموال باعتبار انهم هم دافعو الزكاة التى شمثل موردا هاما مسسسن موارد بيت مال المسلمين ، فلقد عنى الاسلام بتربيسسة سلوكهم وأرسى لهم مجموعة من المحفزات والمثبطسسات التى تحافظ على حصيلة الزكاة وتحارب الفرار والهسروب منها وتجعل دافعى الزكاة يلتزمون بالسلوك الاسلامسسسى القويم ،

ويتجلى دور الزكاة فى تربية سلوك ارباب الاموال فيما يلى :

(۱) تربية سلوك ارباب الاموال على اداء الركـــاة من أوسط أموالهم لا من أجودها ولا من خبيثها:

يربى الاسلام افراده المكلفين بالزكاة على السلوك الانفاقى الرشيد بحيث يؤدون الركسياة من اوسط اموالهم ، لا من احودها وانفسه وسلسا واطيبها ولا من رديئها وخبيشها ومعيبها، وفسسى ذلك تربية لسلوك المركين على مبدأ وسطيسات

الانفاق ، وتعويد لهم على الكرم والجو . ، ونطهير لنفوسهم من البخل والشح والانانية -

ويتمشى مع مبدأ وسطبة الانفاق الذى حدّ ....م السلوك الانفاقى للمسلم أن يؤدى الفرد ، المسساة ماله من اوسط امواله ، لامن انفسهاو أحوده ... م فيكون فى ذلك تبذير، ولا من اردئها واسوئه ...... فيكون فى ذلك تقتير وشح ، اذ ورد عن النبسسي الكريم قوله بعدد اداء الركاة :"٠٠٠ ولك ....ن من وسط اموالكم ، فأن الله لم يسألكم فبسسرة ولم يأمركم بشره ٠٠٠٠ "(١)

ومن هذا الحديث الشريف ، ومن ذلك المبسدا الانفاقي ، يمكن القول بأن الزكاة تربى طسوك المكلفين بها على اساس مايلي :

(۱) لايجبر المزكون (ارباب الاموال) على ان يوفد منهم كزكاة انفس امو الهـــــم واحبها واجودها واكرمها ، لان في ذلـــاك الجبر اجحافا بهم واضرارا بامو الهـــم كما انه مدعاة لان يؤدوا الزكان بغيــر طيب نفس وفي هذا عدم اعلاء لـالوكهم ٠

<sup>(</sup>۱) الامام محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار (شرح منتقـــي الافيار من احاديث سيد الافيار) الجزء الرابـــي - طبعة ممطفى الحلبى ـ بدون تاريخ ـ ع، ١١٤ .. مدون عام ١٢٥٠ ه .

ان الاسلام ينهى عن التفييق على أرباب الاموال في ادائهم للركاة، ويدعو السي التيسير عليهم ، وكفل التيسير علي المكلفين ورفع الحرج عنهم ، حتيودوا الركاة وهم طائعون طيبة بهينفوسهم ، ولا يكون ذلك الا اذا لم تؤخيد نفوسهم كرائم واجود وانفس وحزرات اموالهم اذ ان الاسلام حرض على الاتؤخد الاميسوال الكريمة والنفيسة التي يحرص اربيساب الاموال عليها لمزية خاصة كانتاج اللبين او اللحم وكالتوالد،

فلقد ورد عن رسول الله على الله عليه وسلم قوله لمعاذ بن جبل " اياك وكرائسم امسوال الناس، واتق دعوة المظلوم فليس بينها وبين الله حجاب "(٢٪)، كمسسلوي " ان النبي على الله عليه وسلسسم رأى في ابل العدقة ناقة حسنة، فغضسب على الساعى، وقال له : ما هذه ؟ قسال انى ارتجعتها ببعيرين من حواش الابسسل انى ارتجعتها ببعيرين من حواش الابسسل قال : نعم اذا (۱) ٠

<sup>(</sup>۱) الامام جمال الدين محمد الزيلعى ـ نعب الرايسة لاحاديث الهداية ـ الجزء الثانى ـ مطبعـــــة دار المأمون ـ القاهرة ـ بدون تاريخ- ص ٣٦١ ـ متوفى عام ٢٩٢ ه .

كما روى ان سدنا عمر المداسساب "مر يعنم من المدقة، قرأى من داساة حافلا "(1) ذات قرع عظيم ، قه أن المسلسة هذه الشاة؟ فقالوا: شدة من المسلسسة فقال ؛ ما اعطى هذه اهليها وضيادا عسون لا تفشنوا الناس ، لا تأخذوا حسن الله (٢)

وورد عن معدقى ( سعاة ) رسول اللـــه طبى الله عليه وسلم قولهم : بهاسسا رسول الله عليه وسلم ان نأخذ شافعا والشافى التى فى بطنهــــان ولدها"(٣٤)(٤)، كما روى ان سفيـــان بن عبدالله الثقفى عامل عمر بن الخطـاب على الركاة ، كان يعد على النـــاس السخل"(٥) فلما قدم عنى عمر بن الخطـاب السخل"(٥) فلما قدم عنى عمر بن الخطـاب ذكر له ذلك ، فقال عمر؛ " نعم تعـــد

<sup>(</sup>۱) مجتمعا لبنها،

<sup>(</sup>٣) خيار الاموال التي تحرزها العين لحسنها-

 <sup>(</sup>٣) الامام مالك بن انسـ الموطأ ـ الجزَّ الاول ـ
 مطبعة السعادة ـ القاهرة ـ بدون ناريخـ ص ٣٦٠
 متوفى عام ١٧٩ ه -

<sup>(</sup>٤) الامام محمد الشوكاني \_ المرجع السابق \_ ص١٢٣٠

<sup>(</sup>٥) صفار الدنم ٠

عليهم بالسخلة يحملها الراعى ولاتأخذهسا ولاتأخذ الاكولة ولا الربى ولا الماخسسس ولافحل الغنم ، وتأخذ الجزعة والثنية "

مما خلا يمكن القول بأن عدل الاستسلام اقتضى تزكية سلوك المكلفين بالزكسساة وتسزكية سلوك جباة الزكاة وعمالهسسا ومعاتها ، بحيث لايجبر ارباب الامسسوال على ان تؤخذ منهم الاموال الكريمسسة الجيدة النفيسة التالية :

- (1) الاكلولة (الاكيلة) : وهي التــــــى تسمن لتؤكل :
- (ب) الربى: وهى التى تربى للبسسن ، او هى التى وفعت ولدها ولاز السست تربيه .
- (ج) الماخص ( الشاقع ) : وهي الحامسال التي في بطنها ولدها •
- (د) الفحل: وهو الذكر ، اذ لايوفسند لَمقدرته عَنْدَ ارباب الاموال ،
- (۲) الا يسمح لارباب الاموال بأن يؤدوا الزكساة
   من ردى اموالهم وخبيثه ومعيبه الان فسى

ذلك اجعافا بالفقراء والمساكين وسائسسر مستحقى الزكاة كما ان فيه هبوط بسلوكهم الى البخل والشح والاثسسسرة والانانية وحب الذات ،

فلقد ورد قول الله تعالى : ولاتيمسوا الخبيث منه تنفقون الا ان تغمضوافيه (1) وقوله : " لن تنالوا البر حتى تنفقوا ممن تحبون" (٢) وهذه دعوة الى عسسدم الانفاق من المال الخبيث والردى ، وانما يكون الانفاق من المال الجيد الطيسسب

ولقد روى عن النبى الكريم قولـــــه
" ثلاث من فعلهن طعم طعم الايمان، مـــن
عبدالله وحده وانه لااله الا الله،واعطى
زكاة ماله طيبة بها نفسه رافدة "(٣)عليه
كل عام ، ولايعطى الهرمة ولا الدرنـــــة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٧ •

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ـ الاية ٩٢ •

<sup>(</sup>٣) معينة على اداء الركاة -

ولا المريضة ولا الشرط ولا اللثيمة، ولكن من وسط اموالكم ، فان الله لم يسألكنم خيره ولم يأمركم بشره "(١)(٤)

وروى ايضا عن معدق ( جابى ) رسسسول الله على الله عليه وسلم قوله" ان فسس عهدى الا آخذ من رافع لبن ٠٠٠٠ وأتسساه رجل بناقة كوما مأبى ان يقبلها "(٢)(٥ه) كما ورد ان الرسول الامين قال: "ولا يخرج في العدقة هرمة ولا ذات عوار "(٢)(٢»).

ان الاسلام قفى بأن يشترط فى الانعـــام المستأداة كزكاة الحلامة من العيــوب، بحيث لا تكون مريضة ولا كسيرة ومعيبــة، ولقد ذهب بعض الفقها والى انه يقصــد بالعيب هنا ذلك العيب الذى يجيـــــــز درد المبيع لوجود العيب به، او ذلــــك

<sup>(</sup>۱) الامام محمد الشوكاني - المرجع السابق - ص ١٤٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق - ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٣) الفقيه احمد النووى ـ المجموع (شرح المهــــذب) الجزّ الخامس ـ ادارة الطباعة المنيريـــــة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٣٨٢ ـ ٣٨٣ ( متوفــــى عام ٣٧٦ ه )

العيب الذي يمنع الاجزاء في الاضحية.

وتأسيسا على ما تقدم فان الامسسوال التالية لاتقبل كزكاة لاشتمالهاعلسسسى العيب:

- (۱) البهرمة : وهن الكبيرة التي سقطت اسنانها
  - (ب) الدرنة: وهي الجريباء،
  - (ج) ذات العوار: وهي ذات العسيب -
  - (c) اللثيمة : وهي البخيلة باللبن٠
  - (ه) الشرط: وهي صغار المال وشراره
    - (و) الكوماء ٠
    - (ز) الكسيرة وهي المكسورة ٠
- (ح) العجفاء: وهي المعيبة بعيب يبضين قيمتها ومنفعتها٠
- (ط) راضع اللبن : وهو العغير لان قيمته بسيطة .
  - (ى) المريضة -

مما خلا يمكن القول بأن الذي يؤفسسد من المال كزكاة هو الوسط لا الخيار ولاالمعيسب هذه هي القاعدة العامة ، الا انه يجسسوز استثنا منها " اخذ الانعام المعيبةكزكساة في حالةما اذا كان جميع الانعام المزكسساة معيبة ، اذ تؤخذ مريفة من المريفات وهرمسة من الهرمات ومعيبةمن المعيبات ، اذ مسسن العدل الا يكلف المزكى في هذه الحالة بشرا العدات عليمة لا عيب فيها (١)

(٢) تربية ملوك المكلفين على عدم كتمان الامـــوال عن المعاة وعدم التهرب من الزكاة :

اوجب الاسلام على المكلفين بالزكاة ان يتعاونوا مع السعاة ، وان يرغوهم ، وفى ذلك تربيسسة لسلوكهم على التعاون وحسن المعاملة، فلقسسد دعا النبى الكريم الى التعاون مع جباة الزكساة بقوله " ارضوا معديقكم "(٢)

<sup>(</sup>۱) الفقية ابن قدامة المقدس بالمفنى بالجسيرة الشانى باطبعة المنار الثالثة بالقاهسيرة... بدون تاريخ به ص ٤٧٢ ( متوفى عام ٦٣٠ هـ )

<sup>(</sup>۲) الاصام محمد العنذرى له مختصر سنن ابى دا رد له المحدد الجزء الشانى له مطبعة انسار السنة له الشاء للمحدد المدون تاريخ له ص ۲۰۲ ا متوفى عام ۲۵۲هـ)

كما يبث الرسول الامين في ارباب الامدوال فضيلة المدق بدعوتهم الى عدم كتمان الامدوال عن السعاة ، فلقد روى بشير بن الخصاصيـة : "قلنا يارسول الله: ان قوما من اصحـــاب الصدقة يعتدون علينا ، افنكتم من اموالنــا بقدر ما يعتدون علينا ؟ فقال : لا "(١)(٧»)

ان التشريعات المالية الحديثة تعمل كل جهدها في وقع مجموعة من الاجراءات والمحفيزات والمشبطات التى تدفع الممولين الى عسسدم كتسمان اموالهم وعدم التهرب من الضرائسب، ولقد فعل ذلك الاسلام بأروع ما يكون، فلقد اجمع جمهور الفقهاء على انه يحرم الاحتيال المقوط الزكاة والفرار (التهرب) منها، كما مد الرسول الامين الذرائع والوسائل المففيسة الى ذلك ، فلقد ورد في كتاب سيدنا ابسسى بكر العديق الى عامله على الزكاة نقلا عسسن الرسول الكريم "ولايجمع بين مفترق ولايفسرق بين مجتمع ، خشية العدقة "(١)(٨»).

\* ٣٨٣

<sup>(</sup>۱) الامنام محمد الشوكائي \_ المرجع السابق \_ ص١٥٦٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه احمد النووى ـ المرجح السابق - ص ٣٨٢ ا

ويفهم من ذلك الحديث انه لايجوز احسداث شيء من الجمع والتفريق خوفا من دفع الزكاة وتهربا منها ، فلقد جاء الاسلام بابطال الحيل والخدع لاسقاط الزكاة والتهرب منها ، كمسسا نهى الرسول عن الجمع بين المفترق ، والتفريق بين المجتمع ، خشية المحدقة ، وذلك حتسسى يضيع على فعاف النفوس فرصة الهروب مسسادرة الزكاة ، بل وفرض عليهم عقوبة وهي مصادرة نعف مال الفار (المتهرب) من الزكاة حتسى الحديث الا يحدث رب المال شيئا من الجمسسع والتفريق خشية ان تكثر المحدقة (الزكساة) فرب المال يخشى ان تكثر المحدقة ، فيجمسسع فرب المال يخشى ان تكثر المحدقة ، فيجمسسع او يفرق لتقل او ليهرب منها كليا اوجزئيا ،

ومن الوسائل التى اتبعت فى جباية الركاة والتى تمنع المكلفين بها من الفرار منها ، وسيلة حصر الاموال( الانعام) واخذ الركسسة عند مواردالمياه ، فهذا اسلوب رقابى علسسى اموال المزكين ، حيث لابد وان ترد كافسسة انعامهم الماء لتشرب وترتوى ، من اجل ذلسك ورد عن الرسول العظيم قوله : " توفسسست

صدقات المسلمين على مياههم "(١)(٩).

وقد قام الاسلام بعد بعض ذرائع الفسسرار من الزكاة ، وذلك باخضاعه عروض التجسسارة للزكاة ، شأنها في ذلك شأن النقسسسود ، باعتبارها مالين ناميين فعلا وحكما ،

فعروض التجارة المتداولة هى نقىسسود معنى ، اذ لافرق بينها وبين النقود التى هى اشمانها ، الا فى كون النصاب ينقلب ويتغيس بين الشمن وهو النقد وبين المثمن وهسسو العروض ، اذ لو لم تجب الزكاة فى عسسروض التجارة لامكن لجميع الاغنيا او اكثرهسم ان يتجروا بنقودهم ، ويتحروا الا يحول الحول على نصاب من النقدين ابدا ، وبذلك يفسرون من الزكاة فيهما •

ان شمة اجماعا بين الفقها على انسسه لا محيص عن اطراح كل حيلة تحلل ماحرم اللسه او تحرم ما حلل ، من اجل ذلك اتفقى والمعلى طرح كل وسائل وسبل وذرائع التهرب مسن الركاة ، كما اجمعوا على ضرورة معاقبسسة الممتنع عن الركاة واخذها منه قهراوقسرا ،

<sup>(</sup>۱) حدیث شریف -

ان لم يدفعها طوما واختيارا ويعد ممتنعسسا عن اداء الركاة من ادعى عدم ملك النصسساب او ان عليه دينا محيطا به او منقصا للنصاب او تحايل بأية وسيلة لاسقاط الركاة ،

ولقد ذهب بعض الفقها ((1) الى ان مسسن منع الزكاة بخلا ، فانها تؤخذ منه وشطرمالمه امتثالا لقول النبى طى الله عليه وسلسسم ومن منعها فانا آخذوها وشطر ماله عزمسة من عزمات ربنا ليس لأل محمد فيها شي (٢)(١٠\*)

ويفهم من هذا الحديث ان عقوبة الممتنع عن الزكاة اخذ شطر ماله ، اى مصادرة نصنيف تأديبا له وزجرا لامتثاله واعادة لسلوكييه القويم ، وقد سبق هذا الحديث ماتفرضييات المالية الحديثة من عقوبييات مالية رادعة للمشهربين من الضرائب ،

<sup>(</sup>۱) الفقيه احمد النووي ـ المرجع السابق ـ ان ٢٣٦ . ٢٣٢٠

<sup>(</sup>۲) حدیث شریف ه

ولقد ذكر الفقها عورا عديدة للفسسسرار والهروب من الزكاة ، لعل منها مايلي :

(۱) مورة الجمع بين المفترق ؛ ومثال ذلسك ان يكون ثمة ثلاثة رجال يملك كل منهسم و شاة ملكية فردية ، ومن ثم تجب فسي شياه كل منهم شاة واحدة (۱) ، فيكسون مجموع الواجب عليهم جميعا ٣ شيسساه فيجمعون شياههم ويخلطونها معا، حتسب لا تجب عليهم جميعا الا شاة واحسدة (٢) وبهذا يحدث تهرب من الزكاة مقسسداره شاتان ، فهذا جمع خشية ان تكثر المدقسة وهو معنى " ولايجمع بين مفترق " ،

(ب) مورة التفريق بين المجتمع : ومشـــال ذلك ان يكون ثمة رجلان كونا شركة وخلطا فيها اغنامهما التي مجموعها مثلا ٢٠٢شاة

<sup>(</sup>١) نصاب ركاة الفنم ٤٠ شاة ، وتجب فيه شاة واحدة -

 <sup>(</sup>٢) الفريفة "الزكاة" الواجبة في الغنم من ٤٠ السبي
 (٢) هي شاة واحدة ٠

فأصبحا بذلك خليطين (شريكين ) ، وبتطبيق نظرية الخلطة ( الشخصية المعنوي ( ) يكون الواجب عليهما معا هو ٣ شي المعنوي الداء هذه الشياه الشركة ( الخلط فيقومان بتفريق مال الشركة ( الخلط المنهما ه كأن يكون لكل واحد منهم الماة ، فيجب على كل منهما شاة واحدة ، وبذلك يكون مجموع الواجب عليهما مع الماتين ، ويكون هناك تهرب مقدارة شاتين ، ويكون هناك تهرب مقدارة شاة واحدة ، فهذا تفريق خشية ان تكثر المدقدة ، وهذا هو معنى " ولايفرق بين مجتم " ولايفرق بين مجتم " الماتيك النات الكاتيك الماتيك النات الكاتيك الماتيك النات الكاتيك الماتيك النات النات النات اللائم المنهما النات من النصاب اللائم المنهما النات من النصاب اللائم المنهما الدنى من النصاب اللائم المنهما المنه المنهما الدنى من النصاب اللائم المنهما المنهما المنه المنهما المنهما

<sup>(</sup>۱) تقفى نظرية الخلطة (الشخصية المعنوية) فـــــن الانعام بان يعامل الخلطاء (الشركاء) معاملـــة الرجل الواحد والمالك الواحد، ولا يعامل كـــل منهم على حدة بالنظر الى مايملكه وحده، قنصاب الخلطاء هو نساب المالك (الرجل الواحد)، وزكاة الخلطاء الخلطة) هى زكاة المالك الواحد، اى ان اموال الشركاء تشكل وعاء واحدا، بحيث لايخفــع مال كل منهم منفردا،

- (ج) عورة خاصة بالحلى : ذهب بعض الفقهــــا الى ان " ما كان من حلى يلبس بعسار فلا زكاة فيه ، وما كان من حلى يلبس بعســـا فلا زكاة فيه ، وما كان من حلى المنسلة ليحرز من الزكاة ففيه الزكاة "أوانه ما اتخذ من الحلى فرار! من الزكـــاة فلا تسقط عنه "(۲) اذ ان القصد من الحلــى في هذه الحالة ليس اللـس والاستعمــال ، وانما هو الاكتناز والفرار والهروب مسـن الزكاة وقد جاءت الشريعة بابطال الحيـل ومعاملة المحتال بنقيض قمده -
- (د) مورة ابدال المال بآخر اواتلافه: فقسد ذهب بعض الفقها الى انه " من كان عنده نصاب من مال تجب فية الزكاة \_ كالماشية مثلا \_ فأبدله كله او بعضه بعد الحول \_

<sup>(</sup>۱) الفقية ابو محمد بن حزم الاندلس ـ المحلـــى ـ الجزِّ السادس ـ منطبعة المنبرية ـ القاهـرة ـ بدون تاريخ ـ ص ۷۲ ( متوفي عام ۲۲ه هـ)٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه ابن قدامة المقدسي ـ المغنى ـ الجــز٬ الثالث ـ المرجع السابق - ص ١١ ٠

او قلله بقلیل کشهر - بماشیه اخری هسسسن نومها - کأن آبدل خمسة من الابل (۱) بآربعسة او من غیر نوعها - کأن یبدل الابل بغنسسم او عکسها - سوا کانت الاخری نمابا ام اقسل من نماب ، او ابدلها بعروض او نقود ، اوذبح ماشیة ، او نحو ذلك ، وعلم انه فعل ذلسسك فرارا من الزکاة وتهریا من وجوبها - ویعسرف ذلك باقرار او بقرائن الاحوال - فان ذلسسك الابدال او غیره من التعرفات ، لایمقط عنسه زکاة المال المبدل ، بل یوفذ بزکاته معاملسة له بنقیض قمده ، ولایوفذ بزکاة البدل ، وان کانت زکاته اکثر، لان البدل لم تجب فیه زکاة لعدم مرور الحول علیه " .

وقال بعض الفقها (<sup>۲</sup>) ايضا " ان ابسدال النهاب بغير جنسه يقطع الحول ويستأنف حسولا اخر، فان فعل هذا فرارا من الركاة لم تسقط عنه ، سوا ً كان البدل ماشية او فيرها مسسن النعب ، وكذا لو اتلف جز ً ا من النعاب قصدا للتنقيعي لتسقط عنه الركاة ، لم تسقسسط ، وتؤخذ الركاة منه في اخر الحول اذا كسسان ابدأله وأتلافه قرب الوجوب ، ولو فعل ذلك في اول الحول لم تجب الركاة ، لان ذلك ليسسسس بمظنة الغرار " ...

<sup>(</sup>١) نصاب الابل هو خمسةمنها،

<sup>(</sup>٢) الطقية أبن قدامة المقدسي ـ المغنى ـ الجـــر٠ الشاني ـ المرجع السابق ـ ص ٣٤ه ـ ٣٥٠ ٠

كذلك قبال بعضهم (1) ان من الغرار مسسن البركاة " ان يملك المرء نصابا من بقسد، فباذا قرب حولان الحول عليه اشترى بسسه شيئا لاتجب فيه الركاة، كالطعام ، فصسدا للحيلة في اسقاطها، فذلك لايجوز ،فان فعل أثم ومقطت ".

<sup>(</sup>۱) الفقية ابو الحسن عبدالله بن مفتاح ـ شـــرح الازهار ـ الجزء الاول ـ مطبعة شركة التمــدن ـ الخاهرة ـ بدون تاريخ ص ۳۹ه ـ ۵۶۰ (-متوفـــي

وقال بعضهم ان من صور الفرار من الزكاة ان يهب المرا ماله او بعضه لولده او لعبده قرب الحول ، ليأتى عليه الحول ولازكاة عليه ، ثم يعتمره وينتزعه منه ليكون ـ بزعمـــه ابتدا علكه ، وقد يقع ذلك للزوج مع زوجته ثم يقول لها ؛ ردى الى ما وهبته لك، بقصـد اسقاط الزكاة عنه ، فتؤخذ منه ويجــــب

### (٣) تعويد دافعي الزكاة على ان يكونوا طيبي النفوس:

فلقد ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله " ادوا زكاة امسسسوالكسسم طيبسة بها انفسكم (۱) وقوله " اذا اعطيتم الركسياة فلا تنسوا ثوابها ، ان تقولوا : اللهم اجملها مغنما ولاتجعلها مغرما (۱) (۱۱هـ) ومعنى الحديديان على المكلف اذا ادى الركاة الا بيهمل هسسذا الدعاء ، ليتم له ثوابها، اذ دعني خذا الدعاء " اللهم طيب نفسى بالركاة بحيث ارى اخرابها مغنما وكسبالى في ديني ودنياي ، ولااراهالها غرامة وخسارة اخرجها وأنا كاره "(۲)

واذا سأل المسلم ربه الا يجعل زكات مغرما، جنب نفسه وامته اسباب البلاء الذي قال عليه الرسول الكريم " اذا فعلت امتى خمس عشرة خملة حل بها البلاء .... اذا اتخذت الامانة مغنما والركاة مغرما "(٤)(١٣)

<sup>(</sup>١) اخرجه الترمذي والطبراني ٠

<sup>(</sup>٢) الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق - ص ١٥٢ -١٥٣٠

<sup>(</sup>٣) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى - فقه الزكاة -الجزآن الاول والثانى - مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٩٨١ - ص ١٩٨٠

<sup>(</sup>٤) حديث شريف ٠

| تـــطهير نفوس وطوك دافعى الزكاة مـــن |         |              |               |  |  |
|---------------------------------------|---------|--------------|---------------|--|--|
| وعبوديـــة                            | المادية | والشع ونوازع | البخل والاشرة |  |  |
|                                       |         |              | المـــال :    |  |  |

ان الزكاة تطهر نفوس المزكين وسلوكهسسم ، فهى تطهير وتزكية لهم وذلك معداقا لقوله تعالى " خذ من اموالهم هدقة تطهرهم وتزكيهم بها"(1) فهى تعلى المزكى عن نوازع المادية والاتسسرة والانانية وتعالج قلبة من ادواء حب الدنيسسا، كما تخلعه من غرائز الشح ورجس البخل وحسسب الذات ، وذلك امتثالا لقول الرسول الكريسسم ، اياكم والشح قانما هلك من كان قبلكم بالشح"(٢)

فالانسان خلق مطبوعا على حب الذات ومنسسع الخير ، قال تعالى : " أن الانسان خلق هلوعا، أذا منه الخير منوعا ، أذا منه الخير منوعا ، واذا منه الخير منوعا ، الا المصلين ، الذين هم على صلاتهم دائمسون ، والذين في اموالهم حق معلوم ، للسائسسسل والمعروم "(") وقال جل شانه " وكان الانساسان قتورا "(٤) ولكن الزكاة تخلص المسلم من هسلدا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ـ الاية ١٠٣٠

<sup>(</sup>٢) الأمام محمد المنذري لل المرجع السابق لل ٥٢٦٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج ـ الآيتان ٢٤ ، ٢٥ ٠

<sup>(</sup>٤) سورة الاسرام ـ الاية ١٠٠٠

السلوك المشين ، كما تحرر سلوكه من ذل التعلسق بالمال ، وعبادته والخفوع له ،وذلك امتشسسالا لقول الرسول الامين " تعس عبد الدينار تعسسسس عبد الدرهم ، تعس عبد القطيفة ، تعس وانتكس ، واذا شيك فلا انتقش "(1)(١٤)\*) ،

#### (٥) تدريب المزكين على الانشاق والعطاء والبذل:

ان المسلم الذي يتعود الانفاق واخراج زكاة زرعه كلما حعد ، وزكاة دخله كلما ورد، وزكاة انعامه ونقوده وعروض تجارته كلما حال عليها الحول ، يصبح الاعطاء والبذل والانفاق صفاله اصيلة من سفاته ، وخلقا عريقا من اخلاقال وسلوكا قويما من سلوكياته ،

فمن الخصائص السلوكية للمسلم الذي يسسؤدي الركاة الكرم والعطاء والجود ، فهو ينفق ماله سرا وجهرا ، ليلا ونهارا ، في اليسر والعسر، وفي هذا يقول المولى تبارك وتعالى " الذيسن ينفقون اموالهم بالليل والنهار سرا وعلانية (٢)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ۰

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة - الاية ٢٧ ٠

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ـ الاية ٢٣٤ •

## (٦) تعوید دافعی الزکاة علی اعزاز مستحقیالزکـــاة

#### وعدم اذلالهم:

من الجوانب السلوكية لزكاة الاموال ،انسسه لا يجب على دافعى الزكاة اعلام الفقرا والمساكيسن وسائر المستحقين بان ما يدفعونه لهم من الزكساة وذلك حتى لايكون ذلك تبكيتا وتقريعا واذلالا لهم وكسرا لقلوبهم وايذاء لمشاعرهم .

فلقد ورد ان الامام احمد قد سئل " يدفــــع الرجل الزكاة الى الرجل فيقول هذا من الزكـاة او يسكت؟ قال : ولم يمكنه بهذا القول يعطيــه ويسكت ، ماحاجته الى ان يقرعه؟ (١)، كمـــا ورد ان ابا بعير سأل الامام الباقر" الرجـــل من اصحابنا يستحى ان يأخذ الزكاة فأعطيـــه منها ولا اسمى انها من الزكاة؟ فقال : اعطيــه ولاتمم ولا تذل المؤمن"(٢)

والقرآن الكريم يحذر ارباب الاموال مسسسن اهانة الفقير او جرح احساسه بما يفهم منسسه

<sup>(</sup>۱) الفقيه ابن قدامه المقدسي ـ المغنى ـ الجــز، الشاني ـ المرجع السابق ـ ص١٤٧٠

<sup>(</sup>٢) الاستاذمحمد جوادمغنية فقه الأمام جعفرالمسادق الجزء الشانى ـ دار العلم للملايين ـ بيروت -بدون تاريخ ـ ص ٨٨ -

الاستعلاء عليه او الامتنان او ای معنی يه الله الاستعلاء عليه او الامتنان او ای معنی يه الله كرامته كانسان وينال من عزته كمسلم، وفسسة ذلك تربية لسلوك ارباب الاموال على الرفعسة والاخلاص، قال تعالى: "يا أيها الذين آمنسوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والاذی ، كالذی ينفسسق ماله رئاء الناس ولايؤمن بالله واليوم الآخسر، فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابسسل فتركه ملدا"(۱)

## 

حض رسول الله صلى الله عليه وسلم اربــاب
الاموال الى حسن استقبالهم للسعاة ، ودعاهــم
الى العمل على ارضائهم ومساعدتهم فــى أداء
مهمتهم ، بحيث يؤدون لهم زكاة اموالهـــم
ولا يكتمونهم شيئا من اموال زكاتهم وفي هـــذا
تربية لسلوكهم على الصدق والتعاون .

فلقد روى " انه جاء ناس من الاعراب السيعي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالسسسوا :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٤٠

ان انساسا من المصدقين ( الجياة ) يأتونني فيظلموننا ، فقال : ارضوا مصديقكم "(١)

كما روى عن النبى الكريم قوله: "سيأتيكـــم ركب مبغفون ، فاذا اتوكم فرحبوا يهم وظـــوا بينهم وبين ما يبتفون ، فان عدلوا فلأنفسهـــم وان ظلموا فعليها ، فان تمام زكاتكم رضاهــــم وليدعوا لكم "(٢)(١٥٣)

كما روى "أن رجلا قال لرسول الله طلى اللسه فقد برئت منها الى الله ورسوله ؟ قال نعــــم اذا أديتها الى رسولى فقد برئت منها الــــــــ الله ورسوله ولك اجرها، واثمها على مـــــن (۳) المالي

تربية سلوك المزكين على اداء حقوق الآخريــــن (A) مهما مرت عليها السنون :

يرى الاسلام سلوك الناس على ان يؤدوا حقـــوق الاخرين مهما طال عليها الامد وتكاثرت عليهسسا

<sup>(1)</sup> 

رواه مسلم، الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق ـ ص ١٥٥٠ (7)

المرجع السابق - ص ١٥٥٠ (٣)

الأعوام ، فالاسلام لا يعترف بالتقادم الذي يعتسرف به القانون الوفعى ، وعلى ذلك فان الزكسساة لا تسقط بالتقادم ، على عكس الشريبة التي تسقسط بمرور اعوام يحددها القانون الوفعى ، ذلسسك ان الزكاة تظل دينا في عنق المسلم لاتبرأ منسه ذمته الا بأدائه ولو تكاثرت السنون .

فالزكاة حق اوجبه الله تعالى للفقسسسراء والمساكين وغيرهم من المستحقين ، ومقتفى ذلسك الا تسقط بمرور عام او اكثر، لان الشرع يقفسس بان مفى الزمن لايسقط الحقوق الثابتة ، فقسسد قال بعض الفقهاء (۱) "اذا مفت على اموال المسلسم سنون ولم يؤد زكاتها لزمه اخراج الزكسساة عن جميعها سواء علم وجوب الزكاة أم لا " ، وقال بعضهم (۲) أيضا من اجتمع في ماله زكاتسسان فصاعدا وهو حي تؤدي كلها لكل سنة على عدد مسا وجب عليه في كل عام ، وسواء كان ذلك لهروبسه بماله او لتأخر الساعي او لجهله او لغيرذلسك، بماله او لتأخر الساعي او لجهله او لغيرذلسك،

<sup>(</sup>١) الفقيه احمد النووي ـ المرجع السابق ـ ص ٣٣٧٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه ابو محمد بن حزم الاندلسى ـ المرجـــع السابق ـ ص ٨٧ •

كما ذهب جمهور الفقهاء (1)" الى ان الركساة لا تسقط بموت رب المال ، بل تخرج من تركتسسه وان لم يوسى بها " وقد اعتبر الفقهاء الركساة دينا ممتازا يستوفى قبل غيره من الديسسون، وذلك معداقا لقول الرسول الكريم : " فديسسن الله احق ان يقضى "(٢)(١١١ه) من اجل ذلك قسسال بعض الفقهاء (٣)" لاياخذ الغرماء شيئا حتسسى تستوفى الركاة"،

وصفوة القول ان الزكاة حق اصيل شابىسسىت لا يلغيه تقادم ولا موت وانها تؤخذ من التركسة، وتقدم على كل حق ودين سواها، وبذلك يكسسون الاسلام قد سبق التشريعات المالية الحديثة التسى قررت للحكومة حق امتياز على اموال المدينيسسن بالشريبة ، تسبق به غيرها من دائنى وغرمسساء الممول المتاخر عن السداد"(٤)

<sup>777</sup> الفقيه احمد النووى - المرجع السابق - ص

<sup>, (</sup>ب) الفقيم ابن قدامة المقدسى - المفنىسى - المربع السابق - ص ٦٨٣-٦٨٤

<sup>(</sup>٢) رواه صاحبا الصحيحين .

<sup>(</sup>٣) الطقية ابو محمد بن حزم الاندلسي ـ المرجــــع السابق ـ ص ۸۷ .

<sup>(</sup>٤) العلامة الدكتوريوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ٨٣٧٠

## 

ان الانسان اذا تطهر سلوكه من الشح والبخسا واعتماد البذل والانفاق ، فقد ارتقى سلوكسسسه نحو الكمال ، وبذلك فهو في طريقة الى التخلسق بأخلاق الله ، كما ان في الزكاة تعويدا للمسلم على شكر الله على نعمائه باعتبار انه يسمسؤدى حق الله في نعمة الله .

#### (١٠) تربية سلوك المزكين على احترام اموال الغير:

لا شك ان الذي يعتاد الانفاق مما بيده لغيره، والبذل من ملكه مواساة لاخوانه ومساهمة فـــــى مصالح امته، يبعد اشد البعد عن ان يعتـــدي على مال غيره ناهبا او سارقا ، ذلك انه يصعــب على من يعطى ماله وينفقه ابتغاء مرضاة اللــه ان يأخذ ما ليس له .(١)

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق - ص ۸٦٦ ٠

## (۱۱) العمل على تنمية مكونات وعناص شخصية دافعــــى

الزكسساة:

ان من معانى التركية التى تحققها الركساة، انها نماء لمكونات شخصية المزكى وزيادة ورفسط لكيانه المعنوى ، فالانعان الذى اعتسسساد أن يعدى الخير وان يعنع المعروف وان يبذل مالسه لينهض بالخوانه فى الدين والانعانية وليقوم بحق الله عليه ، انما يشعر بامتداد فى نفسسسه وانشراح واتساع فى عدره واكتمال فى جوانسسب ونواحى شخصيته وهذا هو النماء النفسى وهسسله

#### ثَانْشُا: الزَّكَاةَ وتربية سلوك المستحقين لها:

كما اعتنى تشريع الزكاة بتربية سلمسوك اربابالاموال ، فانه اولى عنايته واهتمامسسه بتربية سلوك مستحقى الزكاة ، سواء بسواءويتجلى ذلك قيما يلى :

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ـ ص ۲۲۸ •

## (۱) تسمية شخمية مستحقى الركاة وتحريرهــم

#### من ذل الحاجة والمسكنة:

لعل احد اهداف الزكاة السلوكية هـــو تحرير مستحقيها من ذل الحاجة والمسكنة ، اذ انها تعفى الفقير من ذل التســـون وسؤال الناس وتكففهم وتعريض انفيهـــم للمذلة والهوان ، فالزكاة يقضى بهـــا الفقير حاجاته المادية والنفسيـــة الحيوية والمعنوية الفكرية ، وبذلـــك الحيوية والمعنوية الفكرية ، وبذلـــك يستطيع الفقير ان يشارك في الحيــاة ، ويقوم بواجبه في طاعة اذله ، ويشعـــر انه عضو حي في جسم المجتمع ، وانـــه ليس شيئاضائعا ولا كما مهملا وانما هــو في مجتمع انساني كريم يعنى به ويرعــاه في مجتمع انساني كريم يعنى به ويرعــاه وياخذ بيده ويقيل عثرته ، ويقدم له يـد وليها ولا أذى =

ولا ريب في ان شعور الفقير بأنه ليس ضائعا في المجتمع ، وان مجتمعه يهتسم به ويرعاه ، كسب كبيرلشفسيته وتنميسة لها وزكاة لنفسيته ويعد هذا الشعورثروة كبيرة لايستهان بها للامة كلها (1)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ض ٨٧٢ • (١)

## (۲) تزكية سلوك مستحقى الزكاة وتطهيرنفوسهم من الحسد والبغضاء :

ان الزكاة تطهر آخذها من داء الحسد والبغضاء والكراهية والشحناء والغفينة والبغضاء والغفينة وفساد ذات البين ، الذي يستفحل في قلبه اذا لم يحمل على حقه في مال الافنيساء ، ولاشك ان هذا الداء الفتاك آفة قاتلسسة اذ انها تمحو الدين وتنخر في كيسسان الفرد الروحي والجسماني وفي كيسسان الجماعة المادي والمعنوي (1).

والزكاة هي العلاج الوحيد لهذه الآفسة النفسية والاجتماعية الخطيرة ، اذانهسا تقرب من الفوارق وتوسع من قاعدةالتملسك، وتزيد من عدد الملاك ، وتحول اكبر عسدد من الفقراء المعوزين الى اغنياءمالكيسن لما يكفيهم طول العمر، ذلك ان هسسدف الزكاة هو اغشاء الفقير واخراجه مسسن دائرة الحاجة الى دائرة "الكفاية"

#### رابعا: الزكاة وتربية سلوك السعاة ( الجباة )

السعاة هم خبلقة الوصل بين ارباب الامسوال ومستحقى الزكاة ، فهم الذين يجمعون مسسسال

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق - ص ۸۷۱ - ۸۷۷

الزكاة ويوزعونه في مصارفه المخصوصة التحصيص بينها الله في كتابه ، ولقد اهتم الاستحصالام بتربية سلوك هؤلاء المصدقين ( العمال او السعاة) ويتجلى ذلك فيما هو آت :

#### (١) . تعويد جساة الركاة على الدعاء لأربسساب

الاموال عند تسلمها منهم :

نظرا الى ان للزكاة جانبها الروحسى والدينى الذى تفترق به الزكاة عن الفراشب الوفعية ، فان جباة الزكاة وبعاتهسسوا والعاملين عليها مأمورون بأن يدعسسوا لأرباب الاموال عند تسلم الزكاة منهسم ، وذلك امتثالا لقول الله عز وجل " خذ مسن اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصلل عليهم ان صلاتك سكن لهم "(۱)

اذ ان معنى " وصل عليهم" ان ادع لهم عند تسلمك الركاة منهم، ولقد روى عــــن رسول الله على الله عليه وسلم " انه كان اذا أتاه قوم بصدقتهم قال : اللهــــم صل عليهم (٢) (٢١٪)

<sup>(</sup>١) صورة التوبة - الاية ١٠٣٠

<sup>(</sup>٢) الامام محمد الشوكائي ـ المرجع السابق ـ ص ١٥٣٠.

بعث بناقة حسنا ً فقال : " اللهم بارك فيه وفى ابله "(۱) وكان الامام الشافعى يحسب ان يقول الساعى لرب المال " اجرك اللسم فيما اعطيت وجعله لك ظهورا وبارك لسمك فيما ابقيت "(۲).

ولعل الحكمة من هذا السلوك الدعائسي للسعاة هي ترغيب ارباب الاموال فـــــــى المسارعة بآداء زكاتهم ، وتعميق معانـــي الاخوة والمحبة بين السعاة واصحاب الاموال واضفاء السكينة والطمأنينة والامن علــــي ارباب الاموال ، وفي هذا اعلاء وتربيـــة لسلوك الجميع ، الامر الذي ينعكس علــــي حميلة الزكاة بالزيادة .

(۲) تربية سلوك الجباة على عدم ظلم وارهاق ارباب الاموال وعلى عدم تناول شيء مسن من المال العام :

كان الرسول عليه الصلاة والسلسلام يزود السعاة (جباة الزكاة) بالنصائسسلح

<sup>(</sup>۱) الامام جلال السيوطى ، الجامع المغير من حديث لبشير النذير - الجزء الخامس - طبعة مصطفىيى الحلبى - بدون تاريخ - ص ۳۰ (متوفى عام ۱۱۹هـ) الامام احمد النووى - روضة الطالبين - الجيزء الشانى - المكتبالاسلامى - القاهرة - بيسيدون تاريخ - ص ۲۱۱ ( متوفى عام ۲۷۳ هـ)

والتعليمات اللازمة لهم في معاملة اربساب الاموال ، فقد كان يوسيهم دائما بالرفسسق بهم والتيسير عليهم دون تباون في حسسق الله .

وقد كان الرسول الكريم يربى ما مستوك عماله على الزكاة على عدم ارهاق اريست الاموال وعدم ظلمهم ، فلقد روى انه على بسست الصلاة والسلام وجه كتابا الى فزيمة بسست عاصم عامله على الاحلاف ، وقال له فيد سه : " بسم الله الرحمن الرحيم ، من تندسست رسول الله لخزيمة بن عاصم ؛ انى بعشسك رسول الله لخزيمة بن عاصم ؛ انى بعشسك ساعيا على قومك فلا يضامو اولايظلمو ا (1) (١٨)\*

كما كان الرسول العطيم يحدَر السعسساة أشد التحدير من تناول شيء من امسسسوال الزكاة بغير حق مهما يكن قليلا ، كمسسسا كان يحاسبهم فاذا طهرت فيانتهم عزلهسسسم وولى امينا"(٢).

<sup>(</sup>۱) الامام عبدالحى الكنانى الغاسى ـ الترانيـــــــا الادارية ـ المطبعة الاهلية ـ الرباط ـ ١٣٤٦ هـ --ص ٣٩٦ ـ ٣٩٨٠

<sup>(</sup>٢) الأمام محمد بن القيم ـ زاد المعاد في هـــدي فير العباد ـ الجرا الثاني ـ مطبعة السنـــة المحمدية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٤٧٢ •

ولقد ورد في حديث رسول الله صلحه الله ولله ولا مفتحرق الله وسلامه عليه ( ولا يجمع بين مفتحرق ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة "(۱) ولا يفرقه خشيحة المساعي عن ان يجمع المال او يفرقه خشيحة ان تقل الزكاة ، اي يكون الدافع لديه محن هذا الجمع والتفريق هو زيادة الزكحاة فيظلم ارباب الاموال ، اذ كما يفهم الجمح والتفريق من جهة رب المال خشية ان تكشحر العدقة فانه يفهم من جهة الساعي خشيحة

ومثال ذلك ان يكون للرجل ١٦٠ شـــاة فيقسمها الساعى الى اربعين اربع مـــرات ويأخذ منه الشياه في حين ان الواجب علـــي هذا الرجل هو شاتان ، فهنا فرق الساعــي مال الرجل وقسمه قسمة توجب عليه كثــرة العدقة ، ومثال ذلك ايضا ان يجمع الساعــي مال رجل واحد الى مال رجل اخر بحيــــــــ يترتب على الجمع كثرة العدقة ، وهذا منهـى عنه .

<sup>(</sup>۱) الامام احمد النووى ـ المجموع ـ ( شرح المهـدب ) المرجع السابق ـ ص ۳۸۲ ـ ۳۸۳ .

خامسا ۽

#### الركاة وتربية سلوك جميح افرادالاه ......

#### الاسلاميسية :

ارباب الاموال ومستحقو الركافو المساة كلهم اعضاء في المجتمع الاسلامي ، والمرادك فان تربية سلوك هؤلاء وهؤلاء انما هزار الله للسلوك جميع افراد الامة الاسلامية، وفضلل عن ذلك فان دور الزكاة في تربية سلسلسوك افراد وولاة الامة الاسلامية يظهر فيمايلن:

(١) تربية المسلمين كافة على الجماعية في

#### السلبسوك :

دعا النبى على الله عليه وسلسم سوهو بعدد فرض الزكاة ـ المسلمين السي التباع سلوك جماعى في الكيل والسسوزن ، حيث دعاهم الى توحيد المكاييــــــل والموازين على مستوى الامة الاسلاميـــة حتى تستقيم المعاملات بين الناس ، فلقـد. ارشدهم على الله عليه وسلم الى حقيقــة نافعة التفتت اليها اخيرا الســـدول المتحفرة وعملت على تعميمها، تلك هـــى توحيد المكاييل والموازين في الامــة ــ

فهذه دعوة من النبى الكريم السي الامة الاسلامية لكى ترجع فى مكاييلها الى ما تعارف عليه اهل المديناة ، وفى موازينها الى ما تعارف عليه اهل وفى موازينها الى ما تعارف عليه اهل مكة ، وحكمة هذا التفريق ان اهللمكة اهل تجارة ، فكانوا يتعاملان بالاوزان من المشاقيل والدراهاللي والاوراق ونحوها ، فكانوا فيها الدق وافبط لان حاجتهم الى الموازيان وزوع وثمار وكانوا يتعاملون بالمكاييل من الومق والماع والمد ونحوها فكانوا هلا من الومق والماع والمد ونحوها فكانوا المكاييل من الومق والماع والمد ونحوها فكانوا الكريالية فيها الدق وافبط لأن حاجتهم الى المكاييل فيها الدق وافبط لأن حاجتهم الى المكاييل فيها الدق وافبط لأن حاجتهم الى المكاييل

<sup>(</sup>۱) الامامالحافظ الذهبى ـ تلخيص المستدرك ـ طبعــــة جيدر آباد ـ الهند ـ بدون تاريخ ـ ص ۱۸۳ ـ ـ ( متوفى عام ۷٤٨ هـ )

أمر بالرحوع فى كل معيار الى من هـــم اعلم به واضبط له واحرص على الدقـــمة فيه .(١)

وكان المفروض في كل الاقطار التي دانت بالاسلام ان توحد موازينهي ومكاييلها تبعا لمعايير البلدي الكريمين مكة والمدينة ، اللذي المر الرسول الكريم باتفاذهما امامافي ذلك ، وان يكون الدرهم في البيلاد الاسلامية درهما واحدا لايختلف في وزنه ولا مقداره ، وكذلك المكاييل ، وبهذا تعرف الواجبات والحقوق الشرعي عرف الواجبات والحقوق الشرعي بالاوزان والاكيال بسرعة ويسر وبيدون مشقة ولا عناء .

لكن الواقع سار على خلاف ذلسك ، فاختلفت الدراهم والدنانسير والاواقسى والارطال وكافة الموازين والمكاييسل ، اختلافا شاسعا، وافطريت تبعا لذلسك المتقديرات وكثر النزاع ، اذ اصبال الكل قطر موازنيه ومكاييله ،بل واختلفت

<sup>(</sup>۱) العلامة الدكتور يوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ـ - ص ٢٥٤ ، ٢٥٥ ، ٣٦٥٠

هذه الموازين والمكاييل فى القطـــر الواحد من فترة لاخرى ، اذ لم يلتفـت المسلمون الى هذا التوجبه النبـــوى ولم يعطوه الاهمية اللازمة .

فقد كان من الواجب ان تحفظ نماذج دقيقة مفبوطة مفتومة لدى المسحدول الاسلامية من موازين اهل مكة ومكاييسل اهل المدينة ، ليرجع اليها فسحد التقديرات الشرعية في احكام الزكساة وغيرها ، وكان الواجب ان يلسحون ولاة الاقاليم الاسلامية باتفاذ هسده المعايير اساسا للتعامل والتبسادل بين الافراد بعضهم البعض او بيسحن الدولة والافراد ، لما يترتب على ذليك

#### خلاصة البحسست ونتائجسسسه

يخلص الباحث في نهاية هذا البحث ، السحصي ان التشريع المالي للزكاة قد اهتم اهتماما كبيسسرا بالجوانب السلوكية للافزاد ، اذ اخذ في اعتبسسسارة سلوك وردود افعال الطوائف المعلقة بالزكاة ، كمسسسا وفع مجموعة من الاسس والمبادئ والمفاهيم والوسائسل والمحفزات والمثبطات التي ترقى بالسلوك الانساني لكسل من الفرد والجماعة ، ولا شك في ان لهذا اثرة الفعسسال على حصيلة الزكاة وعلى درجة رضاء ارباب الامسسوال حين يؤدون الزكاة -

كما ينتهى الباحث الى ان الزكاة فى طهيرهــا واعلائها وتربيتها للسلوك الانسانى ، لا تهتم فقـــط بسلوك دافعى الزكاة ، وانما تهتم ايضا بسلوك كل مـن مستحقى الزكاة وجباتها ، بل وسلوك كافة افــــراد الامة الاسلامية .

#### مراجع البحث

- (۱) القرآن الكريم •
- (٢) احاديث سيد المرسلين ٠
- (٣) الغقيه ابن قدامة المقدسى ــ المغنى ــ الجزآن الثانسى والثالث ــ طبعة المنار ــ القاهرة ــ بدون تاريسخ ــ ( متونى عام ٨٦١ ه ) =
  - (٤) الفقيه ابو الحسن عبدالله بن مفتاح ـ شرح الازهار ـ الجزّ الاول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهـــــرة ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ٨٧٧ ه ) .

  - (٦) الفقيه احمد النووي ـ المجموع ( شرح المهـــدب )ــ الجزء الخامس ـ ادارة الطباعة المسنبرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ . ( متوفى عام ١٧٦ ه ) .
  - (۷) الفقيه احمد النووى ـ روضة الطالبين ـ الجــــــز٬ الشانى ـ المكتب الاسلامى ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ٦٧٦ه ) ٠

- (A) الامام الجلال السيوطى ـ الجامع المغير من حديث البشيسر النذير ـ الجزء الخامس ـ طبعة معطفى الحلبـــــى ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ٩١١ هـ ) -
- (۹) الامام الحافظ الذهبى ـ تلخيص المستدرك ـ طبعة حيدر آباد ـ الهند ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ٧٤٨هـ)٠
- (۱۰) الامام جمال الدين محمد الزيلعى ... نصب الرايـــــــــــة لاحاديث البهداية ... الجزُّ الثانى ... مطبعة دار المأمون ... القاهرة ... بدون تاريخ ( متوفى عام ٢٦٢ه ) .
- (۱۱) الامام عبدالحى الكتانى الفاسى التراتيب الادارية المطبعة الاهلية الرباط ١٣٤٦ ه ٠
- (١٢) الامام مالك بن انس ـ الموطأ ـ الجزء الاول ـ مطبعــة السعادة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ١٧٩ هـ )
- (۱۳) الامام محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار (شرح متنقـــــى الاخبار من احاديث سيد الاخيار) الجزء الرابع ـ طبعــة معطفى الحلبى ـ بدون تاريخ ( متولى عام ١٢٥٠ هـ )٠
- (۱۶) الامام. محمد المنذري ـ مختصر سنن ابي داود ـ الجِـــزِّ الثاني ـ مطبعة انصار السنة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ۲۵۲ هـ ) •

- (۱۲) الفقيه محمد بن الهمام ـ فتح القدير ـ الجـــــر الرابع ـ مطبعة معطفى محمد ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ۸۲۱ ه ) .
  - (۱۷) الاستاذ محمد جواد مغنية ـ فقه الامام جعفر الصادق ـ الجزء الثانى ـ دار العلم للملايين ـ بيروت ،
- (۱۸) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى فقه الركــــاة ...
  الجزآن الاول والثانى مؤسسة الرسالة .. بيــروت ...
  ۱۹۸۱

حديث (رقم ۱\* ) " ولكن من وسط اموالكم ،فان الله لم يسألكسسم خيره ولم يأمركم بشره " -

#### التخريـــج:

قال ابو داود وقال الزهرى ( اذا جاء المصحدة قسمت الشاه آثلاثا ،ثلثا شرارا ،وثلثا خيصارا، رثلثا وسطاء فأخذ المصدق من الوسط "

حديث ( رقم ٢٣ ) قول الرسول لمعاذ بن جبل " اياك وكرائم امسوال الناس ،واتق دعوة المظلوم فليس بينها وبيــــن الله حجاب " -

#### التفريسج:

سبق تخريجه ،

حديث ( رقم ٣٣ ) " نهانا رسول الله صلى الله عليه وسلم ان نأخذ شافعا والشافع التي في بطنها ولدها" -

#### - التغريسج :

د سـ مسلم بن ثفنة او ابن شعبة اليشكــــرى رحمه الله ـ رواه ابو داود والنسائى والدارقطنى في روايات مختلفة = حديث ( رقم ٤ ) ثلاث من فعلهن طعم طعم الايمان ،من عبدالله وحدده وانه لا اله الا الله ، واعطى زكاة ماله طيبـــــة بها نفسه رافدة عليه كل عام ،ولايعطى الهرمــــة ولا الدرنة ولا المريضة ولا الشرط ولا اللئيمــــــة ولكن من وسط اموالكم ،فان الله لم يسالكم خيــره ولم يأمركم بشره " ،

التخريـــج:

سبق تخريجه

حدیث (رقم ۵æ) "ان فی عهدی الا اخذ من راضع لبن ، واتاه رجـــل بناقة کوما ً فابی ان یقبلها " ·

#### التخريسسج:

حديث (رقم ٢٠٠١) " ولايخرج في الصدقة هرمة ولا ذات عوال "

#### التخريسيج:

رواه ابو داود فی سننه حدیثا واحدا وزاد فیـــه " وما کان من خلیطیه فانیما یتراجعان بینهمـــا بالسویة ،ویقال حدیث صحیح قاله البیهقی ،

حديث ( رقم٧\* ) قلنا يارسول الله " ان قوما من اصحاب الصدقيديث يعتدون علينا ، افنكتممن اموالنا بفدر مايعتبدون علينا ؟ فقال ؛ لا .

#### التغريسيج:

(ده بشير بن الخصاصية رضى الله عدد ) واخرجسسه ابو داود وقال المنذرى رفعه عبدالرازق عن معمسسر " ج ۲ ص ۲۰۱ حديث رقم ۱۵۲۶ " وسكت عنه ابو داود والمنذرى وذكر ،ابن حيان في النقات ، وقال ابن حجسر في التقريب: مقبول ،

حديث (رقم 🚜 ) " ولا يجمع بين مفترق ،ولايفرق بين مجتمع ،خشيـــــة المدقة الم

#### التخريــج :

كتاب عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، آخرجه ابوداود والترمذى وابن ماجه فذكره ،ولم يذكر الزهرى عسسن سالم هذا الحديث ولم يرفعوه ،وانما رفعه سفيسسان بن حسين وسفيان هذا اخرج له مسلم واستشهد بسسسه البخارى • وزاد فيه ابن ماجه •

حديث (رقم 🚛 ) " تؤخذ صدقات المسلمين على مياههم "

### التخريــج:

الحديث اخرجه الامام احمد فى مسنده ،وابن ماجــــه فى سننه عن ابن عمرو رضى الله ( كذا فى الفتــــح الكبير ٢٢/٢) - حدیث (رقم۱۰» ) " ومن منعها فانا اخذوها وشطر ماله عزمة مسسسن عزمات ربنا لیس لآل محمد فیها شیء"

#### التخريــــج :

آخرجه ابو داود والنسائى ( دس - بهسز بن حكيسم رحمه الله) وبهز بن حكيم وثقه بعضهم ،وتكلم فيسه بعضهم .

حديث (رقم11x) " اذا اعطيتم الزكاة فلا تنسوا ثوابها ،ان تقولوا اللهم اجعلها مغنما ولا تجعلها مغرما " =

#### التخريسج:

الحديث اخرجه ابن ماجه فى سننه وابو يعلى فـــــن مسنده عن ابى هريرة رضى الله عنه ( كذا فى الفتـح الكبير ١٨٤/١) =

حديث (رقم١٢٣) " اذا فعلت آمتى خمس عشرة خصيلة حل بها البلا٠٠٠٠٠ واذا اتخذت الامانة مغنما والزكاة مغرما" "

#### التخريــج:

الحديث هنا مختصر ورواه النبهانى فى الفتحالكبيسر ( ١٣٦/١) مطولا وقال اخرجه الترمذى عن على رضيين الله عنه »

حديث (رقم١٣٣ ) " اياكم والشح فانما هلك من كان قبلكم بالشح"

#### التخريسيج:

الحديث أخرجه ابو داود في سماء والحاكم في مستدركه عن أبن عمرو رضي الله عنه ( ١٠٠ ه الفنح الكبير ١/٠٤) •

حديث (رقم١٤ه) " تعني عبد الدينار، تعني عبد النبريم ، من عداء القطيفة، تعكي وانتكس ،واذا شيك فلا نمايش

التغريسسج

سبق تخریجه •

حدیث ( رقم ۱۵ = ) " سیأتیکم رکب مبعضون ،فاذا اتوکم فرحبوا بهسسم وخلوا بینهم وبین ما یبتغون ،فان عدلوا فلأنفسهسم وان ظلموا فعلیها ،فان تمام زکاتهم رضاهم ولیدعسوا لکم " =

#### التخريسيج:

(ده جابر بن عتيك رضى الله عنه) واخرجــــسه ابو داود ،قال المنذرى فى اسناده ابو الغصـــن، قام الامام احمد : ثقة وقال بحيى بن معين: فعيــف وقال مرة: ليس به بأس •

حديث (رقم١٦) " فدين الله احق ان يقضى •"

التخريسج:

سبق تخریجه ء

حديث (رقم١٧≈ ) " كان رسول الله صلى الله عليه وسلم "اذا أتــاه قوم بعدقتهم ،قال ; اللهم صل عليهم " =

#### التخريسيج:

( غ م دس ـ عبدالله بن ابى اوفى رضى الله عنــه) وأخرجه البخارى ومسلم وابو داود والنسائــــى ، ولم يذكر النسائى انه كان من اصحاب الشجرة -

حديث (رقم ١٨ه ) " بسم الله الرحمن الرحيم ،من محمد رسول اللــــه لخزيمة بن عاصم ، انى بعثتك ساعيا على قومــــك فلا يضاموا ،ولايظلموا" =

## التغريـــج:

سبق تخریجه .

حديث (رقم١٩» ) " الميزان ميزان اهل مكة ،والمكيالمكيال اهـــل المدينة "

#### التخريسج:

( ۲٤٨ ـ دس ـ ابن عمر رضى الله عنهما ) اخرجـــه ابو داود والنسائى واخرجه ابو داود ايضا عـــــن ابن عباس ٠

# نظرية المالية العامة في الإسلام ... مداعد ماهد عن تسبة المعقوصة - جامعة المزقاريه

## نظريةِ المالية العامة في الإسلام ...

كلية المحقوية -جامعة المزجّازيه

الحمد لله والملاة والسلام على رسول الله وأشهمه آن لا اله الا الله وحدة لاشريك له وان محمدا رسول اللــه وما أنزل عليه هو الحق " وانه لكتاب عزيز ، لا يأتيــه الباطل من بين يديه ولا من ظفه ، تنزيل من حكيم حميد " نقلنا من الكفر والعمى الى الضياء والهدى ، وبين مسسا فيه ما احل وماحرم ، جعل الاسلام قمل الختام وجعل لنسسا المكانة الرفعية في الدنيا وفي الاخرة متى سرنا في طريق الحق واستمسكنا بالعروة الوثقى " كنتم خير أمــــة أخرجت للنماس تؤمرون بالمعروف وتنهون عن المنكسسسسر وتؤمنون بالله" •

ولقد أثبت التاريخ هذا في مدر الاسلام ، حيث ارتفع الاسلام بأمحابه في فترة قصيرة من الزمن الى اعلى منزلسة بين الناس ، واعطتهم الحياة في ظل الاسلام من كل هـــر طيب في سنوات قليلة ما لم يعطه لأعرق الامم حضارة فــــى آلاف السنين •

أما في وقتنا هذا فان الامر مختلف حيث تخلسسف المسلمون عن موكب الحياة، وسبقتهم الامم اشواطا بعيدة عن ميادين العلوم والفنون ، ودعانا الواقع مكرهيـــن او طائعين الى الالتفات الى المجتمعات غير الاسلاميسة، وذلك امر تقره سنة الحياة فالضعيف مولع بتقليد القسوى كما قال ابن خلدون ، واستبد بالكثير منا الاعجاب بالغيسر وحضارته واسلوب حياته، ونسينا ان الاسلام أقــــــــام بشعاليمه وتشريعاته دنيا قوية عزيزة الى جانب الديسن الكريم الذى يعيش فى قلوب اتباعه ، حيث لم يكن الاسلام مجرد دعوة دينية وانما مكن للمسلمين في الرار وأراههم الطريق القويم لعمرانها ورسم مناهي العد ، والمناسساء فاقاموا اعظم حفارة عرفتها الحياة وسجلها الخاريسسخ وشهدت لها العواصم الاسلامية ببغداد والقاد ة ودعشسسق وقرطبة من رفاء وطمأنينة،

فالاسلام دين ودولة ، عقيدة وشريعة ، ولا شـــــك ان المسلمين لم يقيموا دولتهم الا على أسس راسخةودعائم قوية من ثمرات تفكيرهم وعمل ايديهم •

والمال احد الدعامات القوية التي يقوم عليهسسا بناء الدولة حيث لاتقوم حضارة لاتجعل للمال وزئـــــه وحسابه وتقديره في اقامة اسسها ودعم اركانها •

ومهما اخطأ الباحثون سواء عن عمد او اهمسسال النظرة الاساسية الصحيحةللمال فانهم لايجحدون نظسسرة الاسلام الى المال ووضعه الموضع المحيح فى الحبسساة ، واعتباره اداة من ادوات النفع العام ، ووسيلة قويسة من وسائل عمران الحياة .

فالاسلام لم يكن دين عزلة وفقر، بل الاسلام ديسن عمل دائم ، دائما ما يقرن الايمان بالعمل حتى فللمسلم احلك الظروف يقول رسول الله على الله عليه وسلمسسم " اذا قامت الساعة وفي يد احدكم فسيلة ( شتلة نخل ) واستطاع الا يقوم حتى يغرسها فليغرسهافله بذلسلملك

آجر" ، (۱۳)

وهكذا جائت تعاليم الاسلام حاثة على العمـــــل والانتاج ، بل واعتبر السعى على الرزق افضل فــــروب العبادة وهذا صحابى أراد الاعتكاف فيغع الرسول الكريسم الدستور للعمل فى الاسلام بقوله له " لا تغعل فان مقــام احدكم فى سبيل الله " خدمة المجتمع وتنميته" افضـــل من صلاته فى بيته ستين عاما "(1) (٢١) .

وهل يمكن لباحث ان يخطئ نظام الركاة في الاسلام ذلك النظام الفريد الذي انفردت به الشريعة الاسلامية بيسن شرائع السماء جمعاء ، لا يعد المسلم الا بها هذا النظام الذي يحقق مالا يستطيع اي نظام ضريبي تحقيقه سواء مسسن اثار اقتصادية او اجتماعية او سياسية خاصة وان الامسسر بها صادر من رب العزة الذي على المسلم طاعته فيمسسا

ان فى القرآن الكريم ،وسنة الرسول العظيهم ، وأفضال المحابة واجتهاد المجتهدين فى الاسلام متسع لوضع وتطبيق اعظم نظام مالى شهدته الارض وتشهده .

<sup>(</sup>۱) شوقی احمد دنیا - الاسلام والتنمیة الاقتصادی---ة -دار الفکر العربی - ۱۹۷۹ - ص ۲ ه

لهذا أرجو الله أن يوفقنى فى بحثى ان اوضــــــــــق ان نظام المالية العامة فى الاسلام قادر على تحقيـــــــق الرفاء الاجتماعى والاقتصادى والسلام والوئام ، طالمـــا اتبعت ضوابطه ايرادا ومعروفا ، هذا وبالله التوفيق ،

#### : مسيومت

لم تأخذ الدولة الاسلامية شكلها كدولة الا بعد هجرة الرسول على الله عليه وسلم الى المدينة المنسورة ، ونزلت الآيات الكريمة التى تعدد الزكاة في امسسوال المسلمين ، وتولت السنة النبوية ايضاح جوانبها السحيحة ، ثم جاءت الموارد الأخرى مثل الغنائم والفسى والجزية وبذلك تحددت الموارد في الدولة الاسلامية فسسى عهد الرسول في :

- (١) الزكاة
- (٢) الغنايم
  - (٣) القيءُ
- (٤) الجزية

وقد عين الرسول على الله عليه وسلم عمالا لجمسع هذه الاموال ، ولم يكن هناك بيت للمال تودع فيسسسه الاموال حيث كانت تجمع وتعرف في الحال على مستحقيهسسا حسب أنعبتها الشرعية وفي عهد الخليفة الاول ابي بكسسر لم تختلف المصادر عن زمن الرسول على الله عليه وسلم=

ويمكن القول ان النظام المالى الاسلامى قد تطلبور تطورا كبيرا ايرادا ومعروفاوتنظيما فى عهد الخليفلسسة العادل عمر بن الخطاب حيث كثرت الاموال مما دعى الللم التفكير فى ضبط وتوزيع المال بطريقة صحيحة وعادللله فأنشأ الدواوين نظرا لتنوع المواردالمالية فى عهلله عيث شملت الصدقات بأنواعها والخراج والجزية والغنايسم

والقيء والعشور ومال اللقطة وتركة من لا وارث لـــــــــه وكل مال ليس له مالك -

ورفم هذا المال الوفير فقد اشتهر عمر بعفت ونزاهته ولم يكن غرض عمر جمع المال بحق فقط ، بل كسان حريصا على انفاقه فيما يعود على المسلمين بنفع عسام، فاهتم بتعمير البلاد واصلاحها ، وحفر الترع ، واقسسام الجسور ، وسير الجيوش وكان يحض الناس على استفسسلال أموالهم والحيلولة دون الاندفاع وراء الشهوات والانسزلاق الى مهاوى الافراط في جمع المال .

ورغمظاهرا زيادة النغقات العامة في عهد عمير نتيجة للفتوحات الكثيرة والتنظيمات الادارية ،فان ذليك ايضا أوجد موارد كثيرة ، ولكن الايرادات العاميية والنفقات العامة في عصر عمر وصلت الى درجة عالييية جدا من الدقة تخطيطا وتنفيذا ،

وفى عهد عثمان زانت الايرادات العامة، ورأى فـــى الخراج والجزية كفاية عن جمع الزكاة ، وترك اصحـــاب الأموال أهر اخراجها بأنفسهم مخالفا بذلك من سبقوه .

ولم يغير على ابنأبي طالب شيئا من سياسة عمـــر بن الخطاب . وعلى الرغم من أن النظام المالى فى العمر الأمسرى (1) الشزم الخط العام للخلفاء الراشدين ، الا انه تميـــــر بكثرة حب بنى أمية لتكوين الفياع لحسابهم الشخصـــى ، وتجاوزهم لحدود فرض الفرائب ،

وعندما تولى عمر بن عبدالعزيز الحكم رد الحقــوق الإصحابها .

وفى العصر العباسي<sup>(٢)</sup> عرف نظام الاقطاع اكثر ممسا عرف فى العصر الأموى ويمكنأن نقسم البحث كالآتى :

البابالأول : دور المالية العامة في الاسلام الباب الثاني : الأركان الأساسية للمالية العامة

الفصل الاول: الايرادات العامة

الفصل الثاني: النفقات العامية

القصل الثالث: الميزانية العامة

 <sup>(</sup>۲) د حسن ابراهیم حسن ، د ، علی ابراهیم حسسن – النظم الاسلامیة – مکتبة النهضة العسربیة – الطبعـة الرابعة ۱۹۷۰ ص ۲۶۲۰

( Y1E9 )

مع اجراء المقارنة بالنظم الحالية (١)،

<sup>(</sup>۱) آثری العدید من فقها الاسلام ـ المکتبة الاسلامیــة امشال ابن خلدون وابو یوسف وابو عبید ویحیـــی ابن ادم والماوردی وابو یعلی وغیرهم «

البـــاب الأول دور المالية العامـة في الاســـالام

وفع الشارع الاسلامي الأصول الجوهرية لسياسة ماليسة حكيمة وعادلة ، فبين الموارد التي تؤدي الى بيسست المال لينفق منها على كافة المصالح العامة ، وفي نفس الوقت رسم السياسة الرشيدة للانفاق لاسيما في المجسسال الاجتماعي الذي لم تحقق الدول الحديثة الاقتراب منسسسه الا في فجر القرن العشرين (١)

لقد فرض التشريع الاسلامى عدة ضرائب منها المباشرة وغير المباشرة وكانت الضرائب المباشرة اما ضرائسب على الدخل كما فى زكاة الزروع والثمار وضريبة الخسراج واما ضرائب على رأس المال كمافى ذكاة الانعام والذهسب والففة وعروض التجارة -

ومن الضرائب غير المباشرة الضرائب على المستخسرج من المعادن والبحار وضريبة العشور. <sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) المرحوم الأستاذ الدكتور محمد عبدالله العربى -علم المالية والتشريع المالى الكتاب الاول مالية الدولة ـ نفقات الدولة ١٩٤٨ ص٣ •

<sup>(</sup>٢) تماثل الفريعة الجمركية في العصر الحديث -

ولقد عرفت الدولة الاسلامية نظاما يعد من أخطـــر وأدق الأنظمة التى حاربت الشعوب طويلا للومول اليهــا ، ولم تستطع هذه الشعوب تحقيق هذا الهدف الا بعد كفـــاح مرير وتقدم في الوعي والفكر واحيانا عن طريــــــــق الثورات ، (1)

هذا المبدأ هو مبدأ الفصل بين مالية الدولسسة ومالية الحاكم • ولقد قال بعض الفقها ً في التمسك بهذا المبدأ ، حتى أنهم كانوا يمدون يد العون لبيت المسال من أموالهم الخاصة مثل الظيفة المعتضد (٢٧٩/٣٧٩هـ)

كذلك عرفت الدولة الاسلامية مبداً موافقة اهــــل الشورى والرآى عند فرض الضرائب بل وعند انفاقها وهــو يماثل المبدأ الحديث الذى ينص على ضرورة موافقة ممثلي الشعب على تقرير الضرائب وكيفية انفاق حصيلتها -

<sup>(</sup>۱) كما هو الحال في النظام الانجليزي الذي استطلا الشعب ان يحقق الحرية السياسية من خلال الحملول على الحرية المالية تبعا لمبدأ لا فرائب بلا تمثيل مام ۱۲۹۷ ثم تأكد في العهد الكبير( الماجنليل كارنا) و اعلان الحقوق بعد ذلك ، و اعلان دستلور الحقوق عام ۱۲۸۸ = ونفس الوفع في فرنسا بمقتفلي

انظر دكتور، زكريا البيومي - المالية العامــــة الاسلامية - دار النهضة العربية ١٩٧٩٠

<sup>(</sup>٢) آدم متز الحضارة الاسلامية في القرن الرابسسم الهجري ـ ترجمة محمد عبدالهادي ابو ريده : ١٩٤٠ القاهرة ص ٢٠١ -

ومبدا الشورى فى الاسلام من المبادى ً الأساسيـــــة لنظم الحكم فى الاسلام (١) استنادا الى قوله تعالــــــى " والذين استجابوا لربهم ، واقاموا الصلاة وأمرهـــــم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون "•

وقوله تعالى " وشاورهم فى الأمر، فاذا عزمت فتوكل على الله " وتطبيقا لهذا المبدأ كان اختصاص فوى السسرأى من المحابة تعيين عطاء ( مرتبات ) الخلفاء كسأبى بكسسر وعمر والمحابة وزيادتها (٢).

وعندما توسعت الفتوحات الاسلامية في عهد الخليفسة عمر بن الخطاب وفتحت أرض العراق اقترح الخليفة فـــرض الخراج على الارض وعدم تقسيمها وتوزيعها واختلف معـــه بعض المحابة فلجأ الى مجلس استشارى مكون من خمســـة من الأوس وخمسة من الخزرج وشرح لهم الخليفة وجهـــــة نظره من ضرورة التوسع في الانفاق العام من حشود وشقــور وفتوحات ، الامر الذي يستلزم تدبير موارد لهذا الانفساق المتزايد ، فمن اين يقوم بتغطية هذا الانفاق المتزايــد الأرض ، وأقر الخليفة على رأيه (٣).

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى ـ فقه الزكاة ـ الجزاء الثانسي ـ دار الارشاد ـ بيروت ١٩٦٩ ص ١٠٨٥٠

ولتحديد دور المالية العامة في الاسلام - يجهدر بنا ان نحدد وظائف الدولة في الاسلام - اذ من المعهروف ان دور الدولة في المجتمع يحدد نطاق نشاطها المالهي المشمثل في انفاقها لما تحصل عليه من ايرادات عامهة بقعد اشباع الحاجات العامة ، ولقد ثبت بما لايدع مجالا لأي شك ان دور الدولة في الاسلام ذات العاد يؤزره فهها الحياة الاقتصادية والاجتماعية ، اذ لايقنص دو، الدوله على مجرد الوظائف التقليدية التي اصطلح على مجرد الوظائف التقليدية التي اصطلح على تحديثها على تسميته بالدولة الحارجي والقضاء وهو ما الخلسب على تسميته بالدولة الحارجة و انعا دور الدولة في تحديد الاسلام اقتصاديا و اجتماعيا لم تستطع دوله ما في تحديد روابطه بطريقة تحقق الصالح العام والخاص مع ، كمهال

<sup>(1)</sup> يعتبر الاسلام قيام الدولة امرا باحد بمحسسرد توافر الجماعة ال يقول بسول . له حدى الله عليه وسلم " إذا خرج ثلاثة في منير النمر تحدهلله ولهذا قرر فقها " إلا الله على الله على المحتمل الكامل ، وبرر ذلك البرا التعبل العامة للإسلام ومبادئه يكون اختيار الاعلم ، وإذا شال اختيال العامة المسللم الحاكم ضرورة فهو مقيد في الاسلام بتحقيق العلمين الحاكم فرورة فهو مقيد في الاسلام بتحقيق العلمين المهام الديري المحلم المهري المعلم المهري المعلم المهري المهام المهري المحلم المهري المهام المهري المحلم المهام والمهام المهام المهام

### فمن الناحية الاقتصادية :

شرح الاسلام موقفه من المال الذي يعد أساس البنيان الاقتصادي وذلك في اطار :

ان الاسلام جعل الفرد حرا فيما يكسب ويستستمـــر بشرط ان لايتعدى بماله مطحة الجماعة (<sup>(1)</sup>،

ان الاسلام حريص على تعباون الطبقات واستخصصهال شأفة الاستغلال والاستعلاء .

كل ذلك فى اطار من الحرص على كيان الفرد وكفالسة حرياته التي لاتتعارض وحقوق المجتمع الاسلامي و لهسسسدا فعلى الرغم من ان الاسلام يقرر حرية الافراد في ممارسسة

دون حاجته وخلته وفقره يوم القيامة"، ومــــا رؤى عن عمر بن الخطاب الذى قال لآحد مساعديـــه " أن الله استظفنا على عباده لنسد جوعتهـــم ونستر عورتهم ونوفر لهم حرفتهم" وبهذا يمكــن القول أن وظيفة الدولة في الاسلام تمعى لتحقيــق الصالح العام للمسلمين والاسلام وأن وظيفة الحاكم المحددة سوف يسأل عنها في الدنيا أمام المسلمين وفي الآخرة أمامرب العالمين ، وأنه في مقابـــل وجود علاقة الطاعة والسمع للحكام وحسن النعــــو وفرورة الحوار الجاد والنقد البناء للوهـــول

<sup>(</sup>۱) الشيخ محمد الغزالى ـ الاسلام والاوضاع الاقتصادية ـ دار الكتب الحديثة ـ القاهرة ١٩٦١ ص ١٣٢٠

نشاطهم الاقتصادى ، فانه لايسمحلهذا النشاذ ان يتعسار في وحاجة الجماعة او الخطوط العريضة للاسلام، لهذا فانسسه يسمح للدولة بالستدخل لمراقبة هذا النشاط اوتنظ مسمه ، بل ومن حتى الدولة ان تباشر بنفسها بعض ارجه النشسساط الذي يعجز الافراد من القيام به (۱).

لهذا أوجب الاسلام تدخل ولى الامر للقضاء على الاحتكار وتنظيم السوق ومنع الاستغلال الذي يتعرض للمستهلكون من جانب المحتكر و التدخل لتسعير الاثمان بما يحقق العدل ورفع الظلم عن المسلمين ، بل وللحاكم الحق في معادرة البغائع المحتكرة اذا كانت الحاجمان فرورية مقابل ثمن المثل ، على ان توزع على الشعماب بأسعار معتدلة (٢).

كذلك فمن حق الدولة فى الاسلام ان تتدخل عن طريــق الملكية العامة ال مباشرة انشطة اقتصادية كلمـــــــا احتاج الآمر ذلك .

واذا كانت قضايا التنمية الاقتصادية تأخذ قصيب السبق في الفكر الاقتصادي المعاصر فانه مما لاشك فيللم ان فقها الاسلام القدامي سبقوا كل فكر متقدم فللمسلم معالجة قضايا التنمية الاقتصادية ، موضعين بعمق وتفميل انها ليست عملية مادية فحسب ، وانما هي عملية السانية

<sup>(</sup>۱) دوزكريا البيومي ـ المالية العامة الاسلاميـــة ـ دار الشهضة العربية ١٩٧٩ ـ ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) ثبت ان عمر بن الخطاب صادر سلم محتكرة و يوست والمثل وانه حدد اسعار بعض السلم منعاســــــن الاستغلال ، انظر في ذلك د، زكربا البيوم، ـ المالية العامة الاسلامية ـ المرجع السابق ،

تستهدف تنمية الانسان وتقدمه المادى والروحى معسسا ، وانها ليست عملية كفايسة في الانتاج وعدالة في التوزيع ، (۱)

والاسلام لم يطلب من المسلم العمل العادى ولكنسة طلب منه العمل الذى يستحوذ على بذل اقصى طاقـــــات الانسان ، وربط هذا العمل والتطلع الى الله سبحانــــه وتعالى حيث يقول فاذا عزمت فتوكل على الله ان اللـــه يحب المتوكلين(٢).

ولم يختلف احد من المفسرين على ان التوكل على الله مرحلة لاحقة تسبقها مرحلة ضرورية هى العسيرم، والعزم هو ارادة،

<sup>(</sup>۱) سبق المسلمون الاوائل في هذا المجال ، وعلى سبيل المشال ابن خلدون عام ٧٨٤ ه تحت عنوان الحضارة وكيفية تحقيقها ، وكذلك الفقيم الاقتصادي احمــد الدلجي في كتابه " الفلاكة والفلوكون " اي الفقر والفقراء في القرن الخامس عشر الميلادي ١٠٠ انــه سرد د٠ شوقي احمد دنيا ـ الاسلام والتنميـــــــــــة الاقتصادية، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٧٩.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۱۹۰۹ (۳) وفي هذا تؤكد السنة الشريفية هذا المعنى في قول الرسول صلى الله عليه وسليم لمن ترك ناقته على باب المسجد دون عقالهــــا معتمدا على وتوكل اى ابذل الحميد المطلوب ومعه اعتمد على الله وتوكل .

## الفعل مع القطع والتصميم:

واذا كان عامل العقيدة يعد قاعدة اساسبة فـــــدة مجال التنمية الاقتصادية ، فان مكونات هذه العقيـــدة تؤكد هذا المعنى ، ومن مكونات العقبدة :

### الايمان بالله (٤)

ومن مستلزمات هذا الايمان ان يوقن الانسان بسسأن الله محيط به وبأقواله وسلوكه ونواياه ومعنى ذلسسك الشعور الدائم بأنه تحت رقابة دقيقة من الله عز وجسل وعليه الالتزام بتعاليم الله والتي منها اقامة اكبسسر قدر من العمران والتقدم على ظهر الأرض .

### الايمان بيوم الحساب والذي يقوم على :

" فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يرء ومن يعمل مثقال ذرا شرا يره (۵)."

### المسئولية الفردية المطلقة :

" ألا شزر وازرة وزر اخرى ، وال ليس للانساسات الا ما صعى " (١)

<sup>(</sup>١) سورة النحم ( الآية ٣٨ ، ٣٩ ) -

ووجود المسئولية الجماعية مع المسئولية الفرديسة في الاسلام اذ ان الجماعة مسئولة عن تعرفات بعضهــــــا البعض وهذا الأمر يلقى على الجماعة الاسلامية مهمـــــت ترشيد السلوك الفردى والاخذ على يد المنحرف اذا لـــرم الامر وذلك لقوله تعالى :

" واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكمخاصة "(١)

ان ذور الفرد المسلم في نطاق العقيدة الاسلاميسة أن ينهض بكل ما يحقق له الرخاء الاقتصادي وهذه فريضة دينية يحاسب عنها في الدنيا والآخرة ، وليس بخسساف ان عقيدة الاسلام تفرض على المجتمع الاسلامي القيسسسام بتحقيق التنمية الاقتصادية (٢)، وذلك بما تمليه مسسن مبادئ لمالح المسلم والمسلمين .

فالتنمية الاقتصادية في الاسلام لها هدفان :

- (۱) هدف اقتصادی مرحلی یتمثل فی استخدام المسسوارد الطبیعیة لتحقیق الرفا الاقتصادی للجماعسسسة والفرد .

<sup>(</sup>١) سورة الانفاق ( الاية ٢٥)

<sup>(</sup>٢) د شوقى الفنجرى - المدخل الاقتصادى الاسلامي ص ٣٠٠

ولا يمكن ونحن ننهى هذا الجزّ ان ننسى ان معيار التنمية فى نظرالاسلام هو السدخل الحقيقى لكل نسسرد ، وليس دخل الفرد فى المتوسط وذلك حتى لا يكون هنسساك فقر مدقع وغنى فاحش - ولهذا فان الاسلام يقدم للتنميسة كل أركان البيئة الصالحة من عقيدة صالحة ونظسسسام اجتماعى ونمط ثقافى يحقق التنمية على خير وجه .

### ومن الناحية الاجتماعية:

استنادا الى تأثير العقيدة التى تقرر" يا إبهسا الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلن كسسسم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند اللسسسه اتقاكم "(۱) .

وقول الرسول صلى الله عليه وسلم الناس واسيسة كأسنان المشط لا فضل لعربى على عجمى ولا لأبيللم على اسود الا بالتقوى (٣٣)

الكفاء هي معيار اختيار تولى الوظائف العامسة وفي هذا يقول على الله عليه وسلم" من ولللمسلمين شيشا فولى رجلا وهو يجد من هسم اعلى للمسلمين منه فقد خان الله ورسولللللمانين "(٢)(٤\*)

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الاية ١٣٠

<sup>(</sup>٢) ابن شيميه ـ السياسة الشرعية ص٥ -

- يحرم النظام الاجتماعي تماما الرشوة التي تعسست اداة هدم وتخريب في اقتصاديات البلاد ففسسسي الحديث الشريف " الراشي والمراشي في النار"(٥٣)
- \_ لا يقر الاسلام الاستهلاك الترفى والبذخ، وانمــــا دعى الى الاعتدال في مختلف أمورالحياة •
- يحرص الاسلام على تحقيق التوازن الاجتماعي وينكسر تجميع الثووات في أيدى قليلة وفي هذا يقسول الحق تعالى "كي لايكون دولة بين الأغنياء منكم،
- تفمن الدولة في الاسلام لكل مقيم على ارضها مــا
  اصطلح فقها "الاسلام بتسميته "حد الكفاية" ويتسم
  ذلك من مال الزكاة بل وأجاز فقها المسلميسين
  في الحالات الاستثنائية الحروب والمجاعات وغيرها
  ان تتدخل الدولة لتأخذ من فضول الاغنياء لتوفيسر
  حد الكفاية .(1)

<sup>(</sup>۱) د محمد شوقی الفنجری ـ ذاتیة السیباسة الاقتصادیة الاسلامیة ـ مکتبة الانجلوالمصریة ۱۹۷۸ ، ص ۶۲ -

الأركان الأساسيــــــة للمالية العامــــــــة

يمكن تعريف المالية العامة الاسلامية بأنها مجموعة المبادئ والأمول العامة المالية التى تحكم النشاط المالي للدولة الاسلامية التى وردت في نموص القرآن والسنة او باجتهاد المجتهدين بثروط الاجتهاد والتي يمكسسن تطبيقها بما يتلام مع ظروف الزمان والمكان

ولما كانت المالية العامة تشتمل على الايمسرادات العامة والنفقات العامة والميزانية العامة فاننسسانقسم هذا الباب الى ثلاثة فصول:

الفصل الأول:

الايرادات العامة

الفصل الثاني:

النفقات العامسة

القمل الثالث:

الميزانية العامة

### الغمل الأول

### الايرادات العامـة

اذا كانت القوانين توكل الى جهة معينة بالاشسراف على ايرادات الدولة فى العمر الحديث، فان النظلسام الاسلامى عرف بما يسمى " بيت المال"<sup>(1)</sup> وهو من الألفلساظ التى ترددت كثيرا على ألسنة المسلمين فى صدر الاسلام-

ويقول ابن تيميه ولم يكن للأموال المقبوض والمقسومة ديوان جامع على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وابى بكر العديق حيث كان المال يقسم شيئلسسا فشيئا فلما كان زمن عمر بن الخطاب كثر المال واتسعلله البلاد وكثر الناس ، فجعل ديوان العطاء للمقاتللسسسة ( الجنود ) ،

ثم لحق الادارة المالية الاسلامية في العمورالمختلفة تطورا ارتبط بتطور الدولة نفسها .

<sup>(</sup>۱) ويعنى بيت المال المكان الذي يضم الامسسسسوال المتجمعة من الزكاة والغنائم والخراج لتكون تحسب يد الخليفة او الوالى يضعها فيما امر الله بسسه ان توضع ، بما يصلح شئون الامة سلما أو حربا،

انظر: عبد الكريم الخطيب - السياسة المالية فـــيى الاسلام - والفكر العربي - ص ٤٨ :

ويمكن تقسيم الايرادات العامة في الدولة الاسلامية

### (۱) ايرادات دوريــــة :

وهى الايرادات التى تتكرر بعفة منتظمة ومتكررة وتتمثل فى ايرادات الدولة من املاكها والفرائسب والتى آهمها الركاة والجزية والخراج والعشسسور وغيرها من الفرائب •

## (٢) ايرادات غير دوريسة:

اذ لا يمكن التكهن بها سلفا ومنها الغنائسسم والفي والركاز والقروض والتوظيف والتركسسات التي لا وارث لها •

ولنلقى بعض الاضواء على كل نوع :

# (١) الايرادات الدوريــــة :

اذا آخذنا التقسيم الوضعى يمكن القول ان هذه المعادر تشمل :

أولا ـ ايرادات املاك الدولة ثانيا ـ الفراشب ثالثا ـ الرسوم

ولنرى موقف الاسلام من كل مصدره

### (۱) أولا ـ ايرادات أملاك الدولــة:

ونقعد هنا املاك الدولة الخاصة التى تسدر دخلا للدولة ، وهذه الاموال حكمها حكم ملكيسة الافراد وتشمل اراض الدولة والمناجم والغابسات وكل ما يستخرج من البحار والانهار ،

وتنقسم ملكية الدولة من هذا المعدرالي:

### (١) أراض الدولـــة:

وقد وجد اكثر من نوع من الاراض التسسسى يمكن ان تدر ايرادا حكمها حكم ايرادات الافراد وهي :

### الاراض التي فتحت عنوة :

وأول أرض في الدولة الاسلامية هي ارض بنسو المنفير حيث فتحت في عهد الرسول على الله عليه وسلم ولم يوزعها كما فعل في المنقولات وانمسا

(۱) يطلق لفظ الدومين على املاك الدولة ايا كانــــت طبيعتها وايا كان نوع ملكية الدولة لها عامـــة او خاصة، والاموال التى تـملكها الدولة ملكيةعامة اى التى يترك للافراد حق الانتفاع بها دون متاــل ومن امثلتها الطرق ومجارى الانهار والتــــــــرن والبحيرات والجسور والمدارس والمساجد، وما يسمـى في الاسلام " بالحمى" وهو مكان يطح للرعى ويخصــس لذلك مجانا "

ابقى الأرض والفراش تحت سلطانه لتكون غلاتهـــا للفقرا واليتامي والمساكين (۱).

### الاراضى التي فتحت صلحا:

ويتحدد حجم هذه الاراضى على اساس مسسسا ورد في عقد الصلح ويمكن ان ينص في عقد الصلح على ان تصبح ملكا لمجموع المسلمين، وفي هسنه الحالة تأخذ حكم الارض التي فتحت عنوة وامسسان ينص على ان تبقى ملكا لأصحابها فيوضسسم

### الاراضى التى جلا عنها اهلها خوفا:

ذهب احمد بن حنبل<sup>(۲)</sup> الى ان هذه الارض هى فى مورد وتدخل ايراداتها فى بيت المال وتعسسد من املاك الدولة .

### الأراضى الموات المفتوحة :

ويقصد بها الاراضى الغير معمورة بشريــا او طبيعيا كالصحارى الناشية، وتدخل في الملكية

<sup>(</sup>۱) ده زكريا البيومى ـ المالية العامة الاسلامية ـ المرجع السابق ـ ص ٥٦ ،

<sup>(</sup>٢) ابن القيم الجوزية ـ احكام اهل الذمة ـ الطبعـة الاولى ـ جامعة دمشق ـ ١٩٦١ - ص١٠٦ -

( FFIT )

الصامة للدولة <sup>(۱)</sup> وينفق ما تدره من دخل على شئون المسلمين •

# اراض الصوافي : (۲)

نظرا للفتوحات الاسلامية في عهد عمسسسس بن الخطاب في العراق والشام وغيرها اصبحسست هذه الارض ملكا للمسلمين -

### (٢) الغابـــات:

تعد من املاك الدولة واستنادا الى ماقسرره الاحمة من ان كل ارض لاصاحب لها فهى للامام  $\binom{(T)}{}$  .

### (٣) المناجم والمحاجر:

يعد ما تحمل عليه الدولة الاسلامية من دخــل المناجم والمحاجر المملوكة لها معدرا مــــن معادر الايرادات العامة لبيت المال .

<sup>(</sup>۱) سنة الملكية في ذلك انها تعد من الانقال ،والانقال . حددت بسورة الانقال لله وللرسول ، انظر: محمد باقر . الصدر حدار الفكر ببيروت ١٩٦٩ ص١٩٦٩ .

<sup>(</sup>۲) سمیت صوافی لان عمر استصفاها ای جعلها خالمة لبیت انمال ، انظر د، زکریا بیومی ب المالیة الصامیت الاسلامیة ب مرجع سابق ب ص ۲۷ ،

<sup>(</sup>٣) محمد باقر العدر .. اقتصادنا .. مرجع سابق .. ص ٤٢٢ه

وان اختلفت وجهة نظر الفقهاء في الحمة التسيي يحصل عليها بيت المال ، سواء قامت الدولــــــــة بالاستفلال بنفسها او قامت بمنحها لآخرين ،

### مجاری المیسساه :

تعد الانهار والبحار والبحيرات من الامللك العامة ، فلا يجوز لغرد ان يتملكها ولكن يسمللك بالانتفاع بها .

وهذه هى اراض الدولة وما فى حكمها فى الاسلام، ويمكن القول أن نفس الأحكام هى الأحكام السائسسدة فى القانون الوفعى حاليا -

# ثانيا ۔ الفرائسب(۱)

فرضت الشرائب الاسلامية استنادا الى تعاليم القسرآن الكريم والسنة الشريفة واجتهاد المجتهدين الذين توافسرت

<sup>(</sup>۱) ارتبطت فكرة الفرائب بنشأة الدولة بعد ترك العياة القبلية والاستقرار وظهور حاجة الحاكم الى امسوال لتحقيق الامن الداخلي والخارجي في اوربا الغربيسة وعرفت مصر الفرعونية شتى صورالضرائب المباشسسرة وغير المباشرة وغير المباشرة متطورت الفرائب تحت وطأة الاقطار التحررية حتسي وطلت الى فرورة صدورها بقانون والغائها بقانسون يعتمده ممثلي الشعب الظر: د، رفعت المحجوب المالية العامة دارالنهضة العربية ١٩٦٨ - ص٢٧٠

فيهم شروط الاجتهاد •

كتبت فريضة الزكاة على المسلمين بقوله تعالى :

" واقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واركموا مسسسج الراكمين" (1).

وفرفت الجزية على اهل الذمة لقوله تعالى :

" قاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولا باليوم الآفــــــق ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحـــــق من الذين أوتوا للكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهـــــم صاغرون "(٢).

كذلك فرضت فريبة الخراج وهى فريبة تفرض على الارض التى فتحت عنوة وبناء على اجتهاد فى عهد عمى بن الخطاب(r). وفعل نفس الشىء بالنسبة لفريبة العشور(r).

وربما يثور سؤال هام هل توافرت عناصر فرض الفريبسة في الضرائب الاسلامية •

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٤٣ =

<sup>(</sup>٢) سورة الشوية ـ الابية ٢٩ .

<sup>(</sup>٤) تماثل الضربية الجمركية في العصر الحديث .

تعريف الضريبة بانها اقتطاع مالى تقوم به الدولسة جبرا من الممول ، ويقوم بدفعها وفقا للقدرة التليفيسة مساهمة في الاعباء العامة دون تحقيق نفع خاص دافعها،

ونبين من التعريفالسابق ان الفريبة تتنمـــــن العناص الآتية :

# أولا ـ اقتطاع مالى لصالح الدولة

أى أن الضريبة تنتقل بعفة نهائية من ذحة الممسول الى ذمة الدولة - والاصل فى العصر الحديث ان الضريب تجبى نقدا -اما بالنسبة للشريعة الاسلامية فانه يجـــسوز ان تجبى نقدا او عينا ويرجع ذلك انه فى صدر الاســـلام كان المبدأ ندرة النقود فكانت الضرائب تجبى عينا الـــى جانب النقود - ونظرا لأن النقود اصبحت ملائمة للاقتصـاد والنظام المالى فى العصر الحديث ، فانه يجوز جبايتهــا نقدا -

# شانيات الضريبة تغرض وتدفع جبرا

من حق الدولة حديثا ان تفرض الضريبة جسرا على الافراد استنبادا الى حق الدولة سما لها من سبادة، وذلك حتى تضمن تحقيق الموارد التى تريد تحقيقها من نباحيد...ة، وتحقيق اغراض اجتماعية واقتصادية من نباحية شانبــــــنه، وتملك الدولة الحق في التنفيذ الجبرى على اموال الممزل.

وحق امتياز على اموال المدين عند اللزوم •

ولقد طبقت الشريعة الاسلامية هذا العشصره

فقد فرضت الزكاة بأوامر القرآن الكريم واختسسس الرسول على الله عليه وسلم بايضاح احكامها ،

وفرض عمر بن الخطاب الخراج (١) لمصلحة الاسلام •

وقد فرضت جميع الضرائب السابقة دون اتفاق مسسع الممولين وكانت الضرائب الاسلامية تجبى جبرا، بسسسل وأباح بعض الفقها وتحميل اكثر من الزكاة كعقوبة علسسى اخفا المال استنادا الى قول الرسول على الله عليه وسلم من اعطاها مؤتجرا لها فله اجرها ومن آباها فانسسسى آخذها وشطر ماله عرمه من عزمات ربنا.(٢)

كذلك لو مساطل في اداء الخراج مع يساره وقدرتمه على الاداء حبس حتى يوديه .

<sup>(</sup>۱) ابو عبید ـ کتاب الاموال ـ تحقیق محمد خلیــــــل هراس ـ مکتبة الکلیات الازهریة ـ الطبعة الاولـی ۱۹۲۸ ـ بند ۱۹۱۹ ص ۷۸۷ ۰

<sup>(</sup>٢) المرحوم الشيخ محمد ابوزهرة ـ الركاةـ التوجيــه التشريعي في الاسلام ـ مجمع البحوث الاسلاميـة ١٩٧٣ ج ٢ ص ٩٩٠

# شالشا ـ عدم وجود نفع خاص وتفرض طبقاللمقدرة التكليفية للمول

يقوم نظام الفراشب في العصر الحديث على اسمساس ان الفريبة فرورة اجتماعية يجب على افراد المجتمعسع المساهمة فيها دون نظر الى نفع خاص محدد يعود على كل منهم بدفعها، وذلك حسب المقدرة التكليفية لكل منهمسم طبقا لمبدأ التضامن الاجتماعي ، هذا اذا افترفنسسسان ذلك يتم تنفيذها بنفسالمستوى ولا تمعى الاجهمسسزة التنفيذية الى التحصيل بما قد يسي الى البعض علمسسى حساب الاخرين وفي هذا اخلال بالقاعدة =

واذا نظرنا الى النظام الاسلامي لوجدناه يعتبسر رعايا الدولة الاسلامية المسلمون وغير المسلمون السذين يقومون اقامة داشمة ويعرفون بالذميين • اما من يدخسسل ارض الاسلام بغرض اقامة موقتة لا تجاوز الحول فيسمسون بالمستأمنين (1) وتغرض الدولة الاسلامية الضرائب علسسي رعاياها من مسلمين " الزكاة" وذميين " خراج - جزيسة او عشور" ولاتفني على المستأمن الا فريبة العشسسور اذا دخلوا دارالاسلام بتجارة •

<sup>(</sup>۱) وترجع التسمية الى ما يحملوا عليه من امــــان ابان فترة اقامتهم يشبهون الاجانب في العصـــر الحديث انظر في ذلك :

د، وهبة الرحيلي - اشار الحزب في الفقه الاه الاهدور المكتبة الحديثة - دمشق - الطبعة النانية- ١٩٦٠-

وتراعى الدولة الاسلامية المقدرة التكليفية عنسد فرض الغرائب فلا تفرض الركاة الا على المال الذى يبلسغ نصابا معينا، بحيث يكون متيسرا وفى هذا يقول الحسق تبارك وتعالى " يسألونك ماذا ينفقون قل العقسسسو " اى الفائض المتيسسر عن حاجة الانسسان التي يحتاجهسا لنفسه او لاهل بيته (1).

كذلك تؤخذ الجرية من عفو مال الذمى - يقسسول ابو يوسف فى هذا المعنى " ليس فى اموال اهل الدمسسة الا العفو (٢).

وذكر ابو عبيد ان الجزية والخراج توضع على قـدر الطاقة على اهل الذمة بل حمل عليهم (اي بلا مشقــــة او كلفة) وفي نفس الوقت بلاأشراريفي المسلمين (٣).

وتفرض الفرائب الاسلامية لتحقيق نفع عام سمسلوا المساعدة المحتاجين طبقا لمصارفها التى حددها الشمسرع في القرآن الكريم كما هو الحال في الزكاة أو لتعطيمه ما يراه ولى الامر لازما لحماية الدولة الاسلامية ويتسم كل ذلك دون نظر الى نفع خاص محدد يعود على الممسول .

<sup>(</sup>۱) د، زكريا البيومى - المالية العامة الاسلامية - المرجع السابق - ص ٩٦ ،

<sup>(</sup>٢) ابويوسف - الخراج - المرجع السابق ص ١٤٧ -

<sup>(</sup>٣) ابو عبيد - كتاب الاموال - المرجع السابق - ص٥٧

اللهم هذا النفع الخاص المتمثل فى الشعور بآدا واجب وركن من اركان الاسلام يشاب عليه المرا اشابة كبيسسرة يوم الحساب الى جانب الشعور بأدا واجب اسلامى فرضته الشريعة ويتمثل فى ضرورة مساهمة القادر لغير القسسادر تحقيقا للتكافل والتضامن الذى قررته الشريعة الاسلامية .

ونفس الشى بالنسبة للجزية والخراج والعشــــور فانها تدفع دون نفع خاص لدافعيها وانما مساهمة فــــى النفقات العامة ٠

# هدف الضريبة

يقصر الماليون التقليديون غرض الضريبة على الحصول على الايرادات اللازمة لتمويل النفقات العامة الخالفيية عند التقليديون ليس لها الا غرض مالى فقلل وعلى هذا لايجب ان تحدث الفرائبيوا بقصد او بغيل تصد اى تغيير في المراكز النسبية للمولين اى ان الفريبة قصد اى تغيير في المراكز النسبية للمولين اى ان الفريبة ذات غرض مالى فقط ولهذا سميت بالفريئة المحايل المدرد (۱) الفريبة اداة من الدوات التدخل في الحياة الاجتماعية والاقتصادية لكفالة التوازن الاقتصادي والاجتماعية والاقتصادية الكفالة التوازن الاقتصادي والاجتماعية والاقتصادية الكفالة

<sup>(</sup>۱) د، عاطف صدقى ـ مبادى المالية العامة ـ دارالنهضة العربية ـ ۱۹۷۰ ـ ص ۳۰۷۰

<sup>(</sup>٢) ده عاطف صدقى سالمرجع السابق ص ١٦٢٠

وكان التشريع المالى الاسلامي سباقا الى الأفسست بفكرة استخدام الفريبة لتحقيق اغراض الدولة الاجتماعيسة والاقتصادية والسياسية الى جانب الغرض المالى (١)،

فقد استخدمت الزكاة كأداة اقتصادية للتنمية وفى هذا يقول الرسول الكريم " اتجروا بأموال اليتامــــى حتى لا تأكلها الصدقة" كما استخدمت كأداة اجتماعيــــة لاعادة توزيع الدخول حيث تأخذ من الغنى لترد على مـــن ورد ذكرهم في مصارف الزكاة .

وثبت استخدام الخراج للتنمية الاقتصادية ،

وثبت استخدام ضريبة العشور لتشجيع استيــــراد . السلع الفرورية ، حيث استخدمـها عمر بن الخطاب لتخفيــف اسعار المواد الفذائية (۲).

كذلك استخدمت الغرائب الاسلامية لتحقيق اغـــراض سياسية ولعل اوضع مشال على ذلك تخميص سهم في انفــاق الزكاة للمؤلفة قلوبهم ممن يراد تاليف قلوبهم للاسـلام او كف شرهم عن النسلمين او نحو ذلك .

<sup>(</sup>۱) د و زكريا البيومي - المالية العامة الاسلاميسة - المرجع السابق ص ٩٧ .

<sup>(</sup>۲) د، عبد العزيز العلى المالح - نظام الشرائـــــب فى الاسلام ومدى تطبيقه فى المملكة العربيـــة السعودية - رسالة دكتوراه - حقوق القاهرة ١٩٧٤-ص ٢٠٩٠ -

ومما تقدم يتفح أن الفكر الاسلامي سبق الفكييير الحديث في هذا المجال بل وكان أكيثر دقةسيييواً تشريعيا او تنفيذا،

وحتى نحقق الهدف المرجو من هذا البحث يحب بحيث مدى توافر القواعد الاساسية عند فرض الضرائب وما ساسدى توافر هذه القواعد في النظام الاسلامي -

مما لا شك فيه ان الفرائب تشكل فى العمرالحديست وضعا خطيرا فى الدولة - اذا لم تعد مجرد أداة تمويسل للخزانة العامة - وانما أمبحت سلاحا خطيرا فى يسسسد الدولة بمقتضاه تستطيع ان تغير كثيرا من الأوضىساع الاقتصادية والاجتماعية -

وهذايتطلب ضرورة التوفيق بين صالح الخزانـــة العامة من ناحية وصالح الممول حتى لايتم القضــــاء عليه من ناحية ثانية •

وظهر كتاب " ثروة الأمم" لآدم سميث عام ١٧٧١ وبسه قواعد اعتبرت فى نظر وافعها وأصبحت بعد ذلك مقياد.ا لأسس وفع الفريبة وسميت بدستور الفرائب وهذه القواعد هى : العدالة واليقين والملاءمة والاقتصاد، وتبارران نشرح كل قاعدة بشى عن الايجاز يجب ان نقاسسارران الاسلام كان سباقا الى ارساء هذه القواعد كما سبئه:

### قاعدة العدالسة

يرى آدم سميث ان هذه القاعدة تستلزم مساهم....ة رعايا الدولة حسب مقدرتهم وفى تفسير هذه القاع....دة يجب ان تكون الفريبة عامة وموحدة (۱).

### ويقصد بالعمومية:

ان تفرض الضريبة على كافة الأموال والأشخــــاص الخافعين لسلطان الدولة دون استثناء.

وتنقسم هذه العمومية الى عمومية مادية وعموميسة شخصية ولقد أخذ التشريع المالى الاسلامى بقاعدة عموميسة الضريبة بشقيها •

فالزكاة تفرض على كل مسلم يملك نصابا، ونظـــرا لان الاسلام يصلح لكل زمان ومكان فان مصادر الشريعــــة الاسلامية جعلت للاجتهاد نصيبا كبيرا، وعلى فوا ذلـــك يمكن القول بخضوع الطبيب والمحامى والمهندس والصانــع وطوائف الحرفيين والموظفين ومن فى حكمهمللزكـــاة (٢)

<sup>(</sup>۱) ده زكريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميسية ـ المرجع السابق ص ۹۹ ه

<sup>(</sup>۲) توصية حلقة الدراسات الاجتماعية التى عقدتهــــا الجامعةالعربية في دمشق عام١٩٥٢ـالدورة الثانية ... دمشق ٨ ديسمبر١٩٥٢ـ مطبعة مصر... القاهرة ص ٧٣٣ .

والدليل على خفوع الطوائف السابقة الآتى :

أولا : هموم النص في القرآن الكريم " يا أيهــــــم الذين آمنوا انفقوا من طيبات ما كسبتــــم ومما أخرجنا لكم من الأرض" (١)

ولا شك ان ربح الطبقات الآتية، كسب طيبب، يجب الانفاق منه ، حتى يدخلون فى مسسسداد المؤمنين ، الذين ذكر القرآن وصفهم بقولسسه " الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الملاة وممسارزقناهم ينفقون (۲) "

ثانيا : ان الاسلام لا يقبل ان تفرض الركاة على مالـــك لعدة افدنة ، ويترك صاحب عمارة تدر عليـــه الالاف والتي قد تساوي محمول ماشة فـــدان ، او ان يترك طبيب يمتلك عيادة تدر ما قـــد يكسبه الفلاح في عام ،

وطائما وجدت العلة المشتركة التي يناد بهـــا الحكم في الطرفين فلا خلاف في قبوله  $\binom{(7)}{}$ 

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة الآية ۲۲۷ -

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٣٠

 <sup>(</sup>٣) الشيخ محمد الغزالي الاسلام والاوضاع الاقتصادية المرجع السابق ص ١٦٨٠

# وقد يقال كيف تقدر هذه الزكاة، وماهى نسبتها:

والجواب سهل ؛ لقد ردد الاسلام زكاة الشمار بين العشر ونعف العشر، على قدر عناء الزارع ، فلي المن العشر ونعف العشر، على قدر عناء الزارع ، فلي النفو ، ولهذا فلتكن زكاة كل دخل على قدر عناء النفو ماحبه في عمله والعطلوب حتى تؤتى النموص شمارهان لا نقف امام حصرها في حدود فيقة خاصة وان الاسلام دين لم يهمل عقول المسلمين ولم يلقنهم الجزئيات ، بل اكتفى بالكليات وجعل الاجتهاد معدرا للتشريع في حالة عدم وجود نعي من قرآن أو سنة ولا نتمور ان نفيع على المسلمين زكاة العديد من الفئات امام الوقيات والاقتمادية ، بالاخذ بحرفية النعي متناسين تعاليم الاسلام الاجتماعيات

هذا وتفرض الزكاة على الرجال والنساء والكبسار والعقلاء والمجانين ، وذلك لعموم النص كما قال ابسسن عزم في قوله تعالى " خذ من اموالهم مدقة تظهرهسسسم وتزكيهم بها وقول الرسول على الله عليه وسلم لمعسساذ " اعلمهم ان الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من اغنيائهم وترد الى فقرائهم "(١)(١)».

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى .. فقه الزكاة .. المرجع الساب....ق ص ١٠٤ ٠

وفرضت الجزية على اهل الذمة في اول الامر بسعـر موحد ثم روعي تدرجها تبعا لقدرة الممول التكليفية<sup>(1)</sup>

ووجب الخراج على كل من كان بيده ارضا خراجيسة رجل او امرأة او صبى حرا كان ام عبدا فهممتساوون (٢).

كذلك تفرض العشور على الاموال التي يمر بهـــــا صاحبها ولا فرق بين المسلم والذمي والحربي في: ذلك •

ولقد كان الاسلام سباقا الى هذه المبادى التسسس وصل اليها الفكر الحديث ففى الزكاة يعفى مسسسسسا دون النصاب ، حتى لاتحمل الزكاة الا من العفو، وهسسو

<sup>(</sup>۱) ده زكريا بيومى ـ العالية العامة الاسلاميسـة ـ المرجع السابق ص١٠١٠

<sup>(</sup>Y) ابو عبيد ... كتاب الاموال .. المرجع السابق ... ص ١٠٢٠

الفائض بعد تغطية حاجاته الاصلية وذلك استنادا الــــى قوله تعالى " يسألونك ما ينفقون قل العفو"(١)

كذلك روعى فى الزكاة خصم التكاليف بحيث تكسون فى صافى الدخل او الثروة ، بل ذهب جمهور العلمسساء الى اعفاء المدين اذا كان الدين الذى عليه يستغسسرق النصاب او ينقمه (٣).

وتفرض الجزية على الغنى القادر وحسب قدرطاقته ودرجة يساره معداقا لقول الرسول على الله عليه وسلسم " الا من ظلم معاهدا او كلفه فوق طاقته او انتقصسه او اخذ منه شيئا فانا حجيسسه يوم القيامة (٤)(٧\*) " ويعفى من الجزية غير القادرين والاطفال والنسسسساء

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة الآية ۲۱۹ ـ انظر احكام القسمسرآن للقرطبى ـ الجزَّ الاول ص ۸۷۰ ـ السطرالاول طبعـة دار الشعب ،

<sup>(</sup>٢) د . يوسف القرضاوي ... فقه الزكاة ... المرجع السابق ص ١٠٤٦

<sup>(</sup>٣) د ديوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ص ١٠٤٥ و

<sup>(</sup>٤) ابو يسوسف سالفراج سالمرجع السابق ص١٤٦٠

والمرضى(١).

ويمكن ان نقرر هنا ان المالية العامة الاسلاميـة لم تقف عند مجرد التشريع ووقع الاحكام التى تحقــــق العدالة الفريبية، بل وفعت القواعد ما يضمن حســـن التنفيذ -

فقد حرص الفقها على تأكيد حسن اختيارالعامليسن استنادا الى ما أمر به الرسول على الله عليه وسلسم حيث قال " المعتدى في المحقة كما نتها "(١٨٨) ومسسا قرره ابو عبيد ان عمر بن الخطاب حينما جا وا اليسم بمال كثير من الجزيمة قال " انى لأطنكم قد اهلتكتسم الناس قالوا لا ، والله ، ما أخذنا الا عفوا مفسسوا قال : بلا سوط ولا نوط ( فرب ) قالوا : نعم ، قسسال: الحمد لله الذي لم يجعل ذلك على يدى ولا في ملطاني (١)

ورغم اشتراط الفقها و فيمن يتولى الخراج نفيسس شروط من يتولى القضاء، فانهم اضافوا الى ذلك ضرورة رقابة هؤلاء العمال ضمانا لعدم خروجهم عن ميسسدوده المرسومة لهم،

<sup>(</sup>۱) شبت ان عمر بن الخطاب وقع الجرية عن اليهسودى المتقدم في السن بل واعطاه من بيت المسسسال وقال " والله ما انعفناه اذا كلنا شيبته ثسم اتخذ له عند الهرم سالمرجع السابق ص١٥١٠

<sup>(</sup>٢) ابو عبيد ـ كتاب الاموال ـ المرجع السابـــــق ص ٦١ -

ويوفح ابو يوسف نتائج عدالة التطبيق فيقـــول
" ان العدالة وانصاف المظلوم وتجنب الظلم مع مــــارة
في ذلك من الاجر يزيد به الخراج وتكثر به عمـــارة
البلاد .(١)

وضمانا لحسن أداء جباة الشرائب لاعمالهــــم، ينبغى تحقيق الاستقرار المادى لهم حتى لا تمتدايديهــم الى الاموال العامة اما ترهيبا او ترغيبا،

وفي هذا المعنى قال البو عبيد بن الجراح لعمسر بن الخطاب حين ارسل المحابة لجباية الخراج: دنسست اصحاب رسول الله على الله عليه وسلم : فقال لسسسه عمر ان لم استعن بهم بمن استعين ، فقال له ان فعلست فاعنهم بالعمالة عن الخيانة ، اى اجزل لهم العطسساء والرزق حتى لايحتاجون (٢) ولعل الاخذ بالمبادىء التسسى اقرها الاسلام تخفف من نسبة التهرب الفريبيوالتي وصلست الى نسبة مرتفعة في مصر ولم تعد تجدى معها الاجبراءات للحد منها (٣).

<sup>(</sup>١) ابو يوسف الخراج مالمرجع السابق ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف ـ الخراج ـ المرجع السابق ص ١٣٥٠

# ثانيا ـ قاعدة اليقيــــن

ويقصد بهذه القاعدة ان تكون الفريبة مؤكــــدة ووافحة من حيث طريقة دفعها ومقدارها وطريقة التظلـــم حتى لا يتحكم القائم على جباية الضرائب ومن هنـــــا تستمد قاعدة اليقين أهميتها (1).

ويدخل في معنى اليقين استقرار نظام الفريبسة وثباته ، بحيث لايدخل علىنظام الفرائب الا ما هــــدة فروري فعلا ، اذ ان بقاء احكام الفريبة ثابتة مـــدة طويلة ينتهى الى ان يتعود الممول على دفعهاولا يشعــر بعبئها، بل وتعبح كنفقة من نفقاته (٢).

وجميع هذه الاحكام متوافرة في كافة الفرائسسب الاسلامية ، فالزكاة في جميع فروعها حددت السنةالنبويسة الشريفة مقدارها وكذلك الامر بالنسبة للجزية والفسراج بل ان تعاليم الاسلام التي ترفض ان تظلم احد ، أو أن يتحمل اكثر من طاقته ، تجعل الاساس في فرض الفرائسسب حكمها حكم فيرها من الامور، يجب ان تكون في نطسساق المصاني السامية التي اقرها الاسلام وفي مقدمتها العدل ، ولهذا ابان عمر بن الخطاب انه لم يسمح بالظلم

<sup>(</sup>۱) الدكتور رفعت المحجوب المالية العامــــة -دارالنهضة العربية ۱۹۷۹ ص ٤٢ •

<sup>(</sup>٢) الدكتور عاطف مدقى .. المالية العامة.. المرجع السابق ص ٣٠٣ "

حيث قال " انى لا اجد فى هذا المال يطحة الا خــــلال ثلاث ؛

ان يؤخذ بالحق ، ويعطى فى الحق ، ويمنع مسسن الباطل ، وانما اننا ومالكم كولى اليتيم ان استغنيست استعففت ، وان افتلات اكلت بالمعروف ، ولست آدع آحسد يظلم أحدا ولا يتعدى عليه (١) هذا الى جانب التهسسات النبس للفرائب فى الاسلام ، فيعتباد عليها المسلم ،

# ثالثا سقاعدة الملاءمسسة

أى أن الفريبة يجب ان تجبى فى الوقت المناسبب للممول وبالاسلوب الذى يتفق وظروفه .

ولقد كان الاسلام سباقا الى هذه المبادى وحسيرس ولاة أمور المسلمين على جباية الفرائب فى اوقسيسات لا ترهق المكلفين .

فالزكاة تؤفذ من نماء العين ، لهذا وجب ان يحول عليها الحول أخذا بالحديث الشريف " الزكأة في مال حتى يحول عليه الحول (٢) (٩٣) ويستثنى من ذلك زكاة السرروع والشمار لقوله تعالى " وآتو حقه يوم حصاده " .

<sup>(</sup>۱) ابو بوسف - الخراج - ص ۱٤٠٠

<sup>(</sup>٢) دكتور ركريا بيومى - المالية العامة الاسلاميسة ... المرجع السابق ص ١١٤٠

وتوخذ الجزية عن نهاية الموسم الزراعى للتيسير على دافعيها -

ويجهى الغراج عند جنى المحصول وحصاد الزرع (١).

وكذلك الامر بالنسبة للعشور اذ تجبى اثناء مسرروه وامواله •

وكذلك روعى فى الفرائب الاسلامية جبايتهابالطريقة الملائمة للممول ، بل وتجبى فى مقر الممول ، ومن حسق ولى الأمر في حالة الازمات تأجيل تحميل الفرائسسسب كما حدث فى عهد عمر بن الخطاب فى عام الرمادة حيست أخر الزكاة هذا العام فلما احيا الناس استوفى زكسساة عامين »

<sup>(</sup>۱) لعل في الكتاب المتبادل بين عدر بن النظللات وعمرو بن العاص والى مصر الذي تباطأ في ارسال الخراج مايدل على مدى حرص كلاهما على تطبيلت قاعدة الملاءمة في جباية الخراج اذ قال عمللوت " ان اهل الخراج استنظروني الى ان تدرك غلتهم فنظرتهم وكان الرفق بهم خيرا من ان يخرق بهلم عنه .

انظر : د، احمد ثابت عويضة ـ الاسلام وضع الأســـ الحديثة للضريبة ـ محاضرة بجامعة الازهــــــر 1904 ص ١٨ ٠

# رابعا ـ قاعدة الاقتصباد

ومعنى هذه القاعدة ان يتم جباية الفرائسسب بأقل النفقات ، ولقد راغت الفرائبة السلامية فسننسله القاعدة ، ولقد راغت الفرائبة السلامية فسنسلم القاعدة ، ولقد رأينا ابو يوسف يوسى هارون الرشيسد بالاقتعاد في نفقات جباية التركاة فيتقوّل المألمت المنتسبة ينبغي ان يتخير للمدقة اهل العفاف والملاح ، فسلما وليتها رجلا يوثق بدينه وامانته اجريت عليهسسسم الرّق بقدر ما تري ولا تُنْجِرًا عَلَيْهُم مَا يَعْتَمُ الكِلَّا المُنْتَانِينَ المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا عَلَيْهُم مَا يَعْتَلُلُهُ المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا المُنْتَانِينَ الكِلَّا عَلَيْتُهُم مَا يَعْتَلُقُ الكِلَّا المُنْتَانِينَ اللّهُ المُنْتَانِينَ اللّهُ المُنْتَانِينَ اللّهُ اللّهُ المُنْتَانِينَ اللّهُ المُنْتَانِينَانِينَ اللّهُ اللّهُ المُنْتَانِينَانِينَ اللّهُ اللّهُ المُنْتَانِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

وهكذا نرى ان الاسلام كأن السبق من طيرة ابكتيستن في ارتباء قواعد العدالة أنظريبية على الساس فسننستن المحق والعدل دون جور على حق بيت المال او عليسين عانب المعول ولكن بعدالة لا تعرف في الحين لومسية لائم فاذا أفيف الى ذلك ان الشظام المالي في الاستلام لم هدفان (٢) با

(۱) هدف روحى وُدينى فهو تظهيْنَ وتتركية للزوج والمال " خذ من امؤالهم صدالة تظهرهم وتركيه الماساسيم بها " ( مدق الله الغظيم)،

<sup>(</sup>۱) ابو يوسف الخراج - المرجع السابق - ص٥٥٠

<sup>(</sup>٢) الدكتور اخمُّد ماهر عز \_ العرجع السابق: - ص ٥٥٠

(۲) هدف اجتماعيواقتصادي ، حيث يفوم النظام علـــــن بث روح التعاون بين الطبقات في المجتمع مــــن ناحية ، وتساعد على توزيع الشروة وعدم تكدسهــا من ناحية اخرى -

واذا وفع فى الحسبان ان سداد الالتزام المالسي وفى مقدمته الزكاة فريفة دينية ، وان العقاب في الأفسس الدنيا يتم بمعرفة الحاكم ، وان العقاب فى الأفسسرة وما أهوله " هو المقابل للتهرب من هذا الالتسسسرام لاتفع دقة هذا النظام تشريعا وتنفيذا -

ولو أردنا ان نتحدث عن النظام الفريبى فــــسى الاسلام لاستغرق ذلك ابحاثا وابحاث، لهذا ونحن نلتـــزم الغط العام لتحديد الايرادات العامة في الفعــــل الاول نفطر للاختصار حتى يمكن استكمال البحث في باقـــي الايرادات ثم الانتقال الى النفقات العامة ثم الميزانية العامة والتي تشكل الخط العام للبحث،

 خصائص النظام الفريبيالاسلامي

اذا كان النظام الضريبى فى الاسلام يتضمن عسسدة انواع من الفرائب طبقت فى الدولة الاسلامية ، فان هسذا النظام تميز بعدة خصائص اهمها :(1)

- (١) الاخذ بنظام الضرائب المتعددة دون مغالا -
- (٢) ان وعاء الفريبة هي الأموال فيما عدافريبة الجزية .
- (٣) ان النظام الضريبى الاسلامى يتمتع بقدر كبيسسسر من الاستقرار والشبات ومرد ذلك لأمرين :

### الأول :

ان هيكل النظام يتكون من مجموعة من الضرائــــب ظلت ثابتة طوال تطور الدولة الاسلامية .

### الشاني :

ان الضرائب التي يتكون منها تتمتع بقدر مسسسن الاستقرار وهو ما ينادي به الفقها المحدثين =

<sup>(</sup>۱) د و زكريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميــة ـ المرجع السابق ص ٢٥٣ .

(٤) ان النظام الاسلامی تمیز بالمرونة التی تسمح لـــه الاستمرار واداء رسالته المالیة والاقتصادیـــــة والاجتماعیة .

وعلى هذا الاساس اقر الفقها وفرض الزكسية على انواع لم تكن معروفة في عهد الرسول ملسيي الله عليه وسلم (1).

- (a) يعتمد النظام الاسلامي على الفرائب المباشسسسرة وهذه تصب اصحاب الدخول المرتفعة ولم تفسسسرض الفرائب غير المباشرة الافي حدود ضيقة .
- (٦) ان الاسلام يفرض ضرورة وجود حد الكفاية كما سبــق ان شرحنا ،

أهم انواع الفرائب الاسلامية:

- (١) الركاة
- (٢) الجزية
- (٣) الخراج
- (٤) العشور

(۱) راجع ص و ص من هذا البحث،

# (۱) الركـــاة <sup>(۱)</sup>:

الركاة ركنا من اركان الاسلام فرضت تطهيسوا وتركية للنفس وقد ورد ذكرها فى القسسسوآن الكريم بلفظ الركاة وبلفظ المدقة اوالمدقسات وقد ذكر الفقها ان المدقة زكاة والركسساة مدقة يفترق الاسم ويتفق المسمى (٢).

والمتتبع للآيات القرآنية الكريمة التسسى
امرت بالزكاة يجدها له جائت دائما مقرونسسسة
بالعلاة ، كأنهما توأمان لا يفترقان ولعسسل
ذلك ابلغ دلالة على العلة الوثيقة بين فريفتسى
العلاة والزكاة ، وان من يؤدى العلاة ويحافسسط
عليها لا يتأخر عن ادا ا فريفة الزكاة ويقيمسوا
العلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة "(")،

<sup>(</sup>۱) وردت الزكاة ومرادفها المدقة او المدقات فسسى سورة البقرة ، ال عمران ، النساء والمائسسدة والانعام والاعراف والانفال والتوبة والرعسسون وابراهيم ومريم والانبياء والحج والمؤمنسون والنور والنمل والقصص ولقمان والسجدة والاحسزاب وسبأ وفاطر وفعلت والشورى ومحمد والذاريسسات والحديد، المجادلة ، المنافقون ، والتفابسسن والمعارج والمزمل والمدش ، والليل والبينسة والماعون ،

<sup>(</sup>٢) دكتور زكريا بيومى - المالية العامة الاسلاميسسة -العرجع السابق - ص ٢٥٥ =

<sup>(</sup>٣) سورة البيئة - الاية ٥٠

والى جانب ذلك ورغم ان الممال مال الله جلست حكمته جعل فى انفاق هذا الممال لصالح المجتمسع الاسلامى ثوابا كبيرا في الدنيا حيث يطهر المسال وتطمئن النفوس وفى الاخرة حيث توزن الاعمسسال لقوله تعالى "ومن اصدق من الله قيلا ".

" ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقامسوا الملاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم"،

وقوله تعالى " قد اقلح المؤمنون الذين هــم في علواتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغـــــو معرفون ، والذين هم للزكاة فاعلون " ، وبعـــل الامر بتحديد مانع الزكاة في الاسلام تحديــــون الابس فيه في قوله تعالى " الذين لايؤتـــون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون " وقول الرســـول الكريم " مانع الزكاة في النار "(١١١) فليســـت الزكاة من قبيل الاحسان الفردي الذي يتــــرك الزكاة من قبيل الاحسان الفردي الذي يتـــرك للأفراد وفهائرهم فيكون عرفة للنسيان والتــرك وانما هو تنظيم يعطى حقوقا واجبة للفقراء فــي اموال الاغنياء حددت معارفها من رب العــــزة في قوله " انما المدقات للفقراء والمساكيـــن والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقــاب والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريفة من والله عليم حكيم "(١).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الاية ٦٠ ٠

ويشترط فى الشفس الذى يففع للزكاة ان يكون مالكا مسلما لأنها ركن من اركان الاسلام وان يكون مالكا ملكية كاملة للمال وان يكون مالا نامياوأن يبلغ نصابا معينا وان يكون قد حال عليه الحول مساعدا زكاة الارض ولا خلاف ان الزكاة يمكسسن ان تشمل جميع الايرادات الحالية حتى التى لسم تكن موجودة سابقا وهذا ما ذهبت اليه حلقسسة الدراسات الاجتماعية للدول العربية وآرا الفقها الدراسات الاجتماعية للدول العربية وآرا الفقها المحلول العربية وآرا الفقها

ويكفى المسلم الذى يؤدى الزكاة فخصصصرا ان استجاب لنداء الله سبحانه وتعالى وان تطبيق الزكاة في مختلف مجالات الحياة حاليا سواء في:

- الشروة الحيوانية
- \_ في النقدين ( الذهب والغضة )
  - \_ في عروض التجارة
- في ايرادات كسب العمل بشقيها المرتبــــات والاجور والمهن الحرة •
- في الضرائب غير المباشرة مثل زكاة المعادن
   والركاز والمستخرج من البحار =

هذا التطبيق الى جانب تحقيق اغراض الركساة الاجتماعية والتى تجعل التكافل الاجتماعـــــى امرا ملموسا يشعر به الفقير الذى يحمل علـــــى سهمه من زكاة مال الغنى ، مما يجعل الفقيــسر لا يستشعر حقدا ولا غلا على من حباه الله بمــال

لأنه أخرج منه حقوق الغير، وتحقيق الافسسسراف الاقتصادية من حيث دفع عجلة التنمية فى المجتمع لانماء المال الى جانب كل ذلك فانه يحقسست ايرادات وبما تعل الى اكثر مما تحققه قوانيسن الفرائب الوفعية (١).

على فو ا ما تقدم نستطيع القول ا ان الشريعة الاسلامية لم تفع الاسس الحديثة للفريبة من حيست وعائها ومبادئها واغرافها فحسب ، بل شملسست ايضا فماناتها (۲) فالى جانب الزامه بسسادا الفريبة في موعدها ، قررت عليه الجزاءات المالية

<sup>(</sup>۱) على الرغم من ان الفرائب ذات معر مرتفع قد يمل الى عشرة افعاف معر الزكاة في الحعيلة التسيي يتم تحصيلها من هذه الفرائب لاتتفق على الاطللاق والايرادات الحقيقية ، وعلى سبيل المثال بلغست حصيلة المهن غيرالتجارية وهي المفروفة عللسب ايرادات المحامي والطبيب والمهندس والمحاسسب والخبير والقابلة والحكيمة والممثل والفنسان والمعمور وما في حكمه والمؤلف والمقرى والرسام والموسيقي والمغنى والعازف وكل مهنة لاتخفسع لفريبة اخرى من كل ما تقدم تم تحصيل مبلسسغ من مليون جنيه في عام ١٩٧٩ على مستوى الجمهورية انظر؛ الدكتور احمد ماهر عز للمرجع السابسق مي ١٩ ه

<sup>(</sup>٢) الدكتور احمد ماهر عز - التهرب الفريبــــــ -المرجع السابق ص ٢٥٥ و ٢٥٦ -

والجنائية اذا أخل بواجباته وتحميلها منسسه قهرا اذا أخل بها ولا تسقط بالتقادم أوالوفساة وانما هي مقدمة على ما عداها ، الامر السسدي يظهر دقة ووفوح النظام الاسلامي واذا كانسست الركاة هي الاساس فانه يجوز لولي الامر فرض مسايراه فروريا من فرائب ولكن بشرط سداد الركساة اولا لأن الركاة مقررة طبقا لأوامر القسسسرآن، والضرائب مقررة بناء على ولى الامر والمفسروض ان ولى الامر يستعد سلطاته من تطبيق احكسسام الله وأوامره أو نواهيه =

وهناك مشروع قانون الركاة مقدم من لجنسسة الشئون المالية والاقتصادية المنبثقة من لجنسة تقنين احكام الشريعة الاسلامية بمجلس الشعسب (١) ومكون من ٥٤ مادة ويشتمل الباب الاول على ثلاثسة فمول :

### القصل الاول:

عن الركاة المفروضة ومنها يتضح انها تشد...ل
 ركاة الاموال وزكاة الفطر -

<sup>(</sup>۱) احيل المشروع الى فغيلة الامام الاكبر شيـــــخ الازهر لابداء الرأى في بعض المسائل الخلافيــــة التي ذكرتها اللجنة بتاريخ ١٩٧٩/١١/٥ وأرســل الرد الى مجلس الشعب بتاريخ١١/١٣٣٣ ٠

#### الفصل الثانسي :

عن الاموال التي يجب فيها الركاة •

### الغمل الثالث:

اجراءات تحديد زكاة المال ،

الباب الشاني ؛ ويتحدث عن ؛

القمل الاول : جمع النزكاة

الفعل الشائي: مصارف الزكاة

الفصل الشالث: بيت مال الزكاة

### الباب الثالث :

العقوبات والتى تتراوح بين الغرامـــــــة ١٠٠ جنيه الى ١٠٠٠ جنيه فى حالة استخـــــدام طرق احتيالية للتخلص منها كلها او بعفهـــــا وفى حالة عدم تقديم الاقرار فى المواعيد بغرامـة ١٠٠ جنيه ٠

وفى المادة ] ورد" من امتنع عن تقديـــــم الدفاتر والاوراق والمستندات او تلفهـــــا قبل انقضاء خمس سنوات من تاريخ استحقاقها،" وفى الفصل الشائي: احكام عامة اهمهــــــا المادة ٥٠ بعدم سقوط الزكاة بمضى المدة ٠

وفى الفمل الثالث ؛ حكم انتقالي بخصـــــم الزكاة من الفرائب ،

ونرجو من الله ان يرى هذا القانون النسسور سريعا حتى تحقق ركنا من اركان الاسلام (١) وحتسس نكون قد استجبنا الى قول الله تعالىسسسسس واقيموا العلاة وآتوا الزكاة واركعوا مسسم الراكعين"(٢).

(۱) رغم ان الفرائب في الاسلام تشتمل على الركساة والجزية والخراج والعشور، فان للزكاة كفريبة وفع خاص في قلوب المسلمين باعتبارها فريضا اسلامية مقدسة لها في دين الاسلام منزلتها وفسات قلوب المسلمين اثرها وان الفرائب ايا كسسان قدرها لا تغني عن الزكاة ولكن الزكاة تغنييي من الزكاة ولكن الزكاة تغنييي من الفرائب واذا احتاج ولي الامر الملتسيم بالقرآن والسنة الي اموال بعد ذلك فمن حقسا ان يفرض ما شاء على أن تحتفظ باسمها كمسسا

انظر : د و زكريا بيومى - المالية العامسسة الاسلامية - المرجع السابق ص ١٢٥ .

(٢) سورة البقرة الاية ٣٤ .

| ( | 1 | ) | الجزيــــــة | - | ثانيا |
|---|---|---|--------------|---|-------|
|   |   |   |              |   |       |

هى ضريبة تفرض على غير المسلمين من اهل الكتاب ومن فى حكمهم ، تقوم مقام الزكاة على المسلموسي تفرضها الدولة الاسلامية بما لها من سيادة على التضاميات القليمها ورعاياها ويدفعها الافراد على اساس التضاميات المرافق العامة كالدفاع والشرطية والعدالة وتنمية المجتمع (٢)

ويجوز ان تجبى عينا او نقدا ولكن لا يجــــب
ان تحمل الجزية عن الخمر او الخنزير حيث وردان عمــر
بن الخطاب نهى عماله من اخذ الجزية من الخنزيـــــر
والخمر وطلب منهم ان يولوا اربابها بيعها تــــــم

<sup>(</sup>۱) فرضت بمقتضى اوامر القرآن الكريم بنص الآية ٢٩ من سورة التوبة كما سبق ايضاح ذلك ٠

<sup>(</sup>٢) دكتور زكريا البيومى - المالية العامة الاسلامية -المرجع السابق ص ٣٥١٠

<sup>(</sup>٣) ابويوسف الخراج المرجع السابق - ص ١٥١٠

<sup>(</sup>٤) ابويوسف - الخراج المرجع السابق - ص ١٥٠

### ثالثاً ۔ الخــــراج

يقهد بالفراج الضريبة المفروضة على الارض، فيهى تكليف مالى على الذمى فى أرفه (١) تفرض على الارض التى فتحها المسلمون عنوة او صلحا ، ويعد عمر بن الخطساب اول من وضع الفراج فى الاسلام واعتبرت معدرا عامسسا من معادر الايرادات العامة فى الدولة الاسلامية لتمويسل النققات العامة اللازمة لاعداد الجيوش ومقاتلة اعسداء الاسلام ، هذا الى جانب ان بقاء الارض فى ايدى اهلهسا انفع للمسلمين لجزيتهم فى هذا المضمار ولتفسسرغ المسلمين لأمور اخرى اهم ويعد ايراداتها معدر قسسوة لجيل بعد جيل ، (٢)

وهى ضريبة مباشرة على دخل الارض الزراعية لا علسى ملكيتها ولهذا تعفى اذا اصبحت الأرض لا تدر دخلاء (٣)

<sup>(</sup>١) الخراج ضريبة الارض والجزية ضريبة الرآس -

<sup>(</sup>٢) ابو عبيد ـ الاموال ـ المرجع السابق ـ ص ١٣٥٠

<sup>(</sup>٣) تماثل فريبة الاطيان في مصر وان اختلفت عنهسا في ان الخراج يفرض على الدخل الصافي وانهسا جزية شخصية ـ بينما في القانون المصري هـــــى فريبة عينية تفرض حكما على الدخل الاجمالـــــى المتوقع - فيما عدا ذلك فكل منهما فريبــــة سنوية نوعية مباشرة تفرض على دخل الملكيــــة الزراعية لا على الملكية ،

### رابعاً ـ العشــــور

هي ضريبة غير مباشرة على الاموال المعدة للتجارة الصادرة من البلاد الاسلامية والواردة اليها والتسسسي ينتقل بها النجار بين اقاليمها (١) وعمر بنالخطسساب هو اولُ مَن فرضُها في الاسلام عندما دعت اليها الحاجسسة واتسعت البلاد الاسلامية (٢).

وتفرض هذه الفريبة على كل مال للتجارة، وتعفسى الواردات التى لاتخصص للتجارة كالهدايا او الاستعمال الشغير من دفعها .

ويجوز اعفاء المواد الفرورية الواردةللمسلميسن من الفريبة( وهكذا سبق الاسلام احدث النظم الجمركيسست، في هذا المجال •

وكذلك اعضاء الامتعة الشخصية لمبعوثى روسيساء الدول ، مالم يتخذ صفة التجارة وهذا ماقرره ابويوسف لا يوخذ من الرسول الف<sup>كا</sup>بعث به ملك الروم ، ولا مسين الذي اعطى امانا عشر الا ماكان معهما من متاع التجارة اما غير ذلك من متاعهم فلا عشر عليهم فيه . (٣)

<sup>(</sup>١) تماثل حاليا الفرائب الجمركية

<sup>(</sup>٢) ابو يسوسف ـ الخراج ـ المرجع السابق - ص ١٦١٠

<sup>(</sup>٣) زكريا بيومى ـ المالية العامة ـ المرجع السابــق ص ٣٩٤ ٠

وهذه الغريبة تشكل في العصر الحديث موردا خطيرا للخزانة الى جانب استحدامها كأسلوب حمائي او وقائلسي للمنتجات الوطنية .

وهكذا تدل الشريعة الاسلامية على ان نظامها الماليي كان أسبق من غيره من الدول بفسترات بعيدة وحقق كـــــلا من الموارد والحماية •

### التهرب من الفرائسب ؛

ويقعد به عدم قيام الملتزم بعداد الفرائسسسب المستحقة عليه كليا او جزئيا مستخدما طرقا احتيالية:

وقبل بحث هذه الظاهرة نشير الى أن الحديد الت عن التهرب ينعب على الفرائب المباشرة دون الفرائد عن التهرب ينعب لان لسبه غير المباشرة والتى يسمى التهرب منها التهريب لان لسبه اسلوبه المادى الملموس الى جانب أن آثاره الاقتصاديد والاجتماعية محدودة بالقياس الى الآثار المالية ،

وفى نطق الفرائب المباشرة تستبعد دخول التسروة العقارية حيث ان نطاقها اصبح معليا وانها تتمسسسف بالثبات النسبى ومعوية التهرب منها ،

وحيث ان النظام الغريبى هو المرآة التى تقساس فلسفة المجتمع وما يسوده من قيم ومذاهب فانه مسسسن اللازم ان نتذكر ان الغريبة عبه ومن النادر ان يوجسد مجتمع لا توجد به نسبة تهربوان اختلف: من مجتمـــع لأخر اذ ان الامر انه ما ان وجدت الفرائب الا ووجـــد معها اسلوب للتهرب منها بطريقة او بأخرى ، مما دفـع الدول المختلفة الى انشاء ادارات للتهرب من الفرائــب تتعقب كل متهرب .

ونظرا للآشار السيئة للتهرب فان الدول تتخصصه عدة طريق لمكافحة التهرب تتمثل اهمها في :

أولا : طريق وقائى وهو يتمثل اساسا فى ســــــن التشريعات المناسبة واختيار طرق التنفيـــذ الملائمة وصولا الى رفع نسبة التقدم الاختيارى والطوعى باقرارات محيحة وسداد الفرائـــب عن اقتناع بعد كسر حاجز عدم الثقة بيـــن رجال الادارة الفريبية والممولين بحيـــن لا يشعر هؤلاء بأن أموالهم لا تذهب الى فيــر مـوفعها المرسوم لها ، فالوقاية خير مـــن العلاج .

ثانيا : طريق عقابى يتمثل فى ضرورة تقريرالعقوبسات الملائمة ولا بد وان يفع المشرع فى اعتبساره وهو يقرر هذه العقوبات نعبة التهرب فللمجتمع وتتدرج العقوبات من الفرامات المالية الى العقوبات المقيدة الى جانب العقوبسات التبعية والتكميلية ٠

وايا كان الطريق الذى يقرره التشريع الضريبى ، فعادة ما يجمع هذا التشريع بين الاثنين فالمهالت ان تكون النتيجة هى خفض نسبة التهرب الى اقل حلمال ممكن ،

هذا بالاضافة الى ما يجب ان تؤدى اليه سياسسسة المكافحة فى النهاية من تنمية الوعى الضريبى ولأهميسة مكافحة التهرب نلقى الأضواء على كيفية معالجتهسسسافى الشريعة الاسلامية -

## مكافحة التهــــرب في الشريعة الاسلاميــة

الدين الاسلامى رحمة حقيقية بالناس، والعدالسة والرحمة متلازمان فقد اهتمت الشريعة بالفميرالانسانسسى المتدين، لان المسلم المتدين يحس بأنه فى رقابسسة دائمة من الله سبحانه وتعالى وانه سبحانه وتعالسسسى يحاسبه على ما يفعل، ومراقبته على ما ينوى ان يفعل، كما قال الرسول الكريم" انما الاعمال بالنيات، وانمسالكل امرأ ما نوى ، فمن كانت هجرته الى الله ورسولسسة فهجرته الى الله ورسولسسة فهجرته الى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيسسا

فايقاظ الفمير الديني له فائدة جليلة اهمها :

- (۱) انه عصمة ووقاية بمنع الوقوع في اي جريمسة النا استيقاظ الفمير الديني يذهب الحدد السيني يولد الجريمة اللك بأن الذين يقعون في المجتمع ولا بحسون برابطسة من المرحمة تربطهم به الميندفعون في ايسسدام الناس واذا تربي الفعير الديني قويت الألفسة واشتدت العلة وذهب الحقد الذي يدفع السسي الاجرام واصبح الشخصلا يحمد الناس على ما أتاهم الله من ففله الآنه يعلم ان المال مال الله الرزاق ذو القوة المتين الوان الصبر لسساك جزاؤه الوان الحقد عليه وزرة الافار فاساك يوما آخر يوفي السابرون اجرهم بغير عسساب الاعتداء والرغبة فيه الاخذاء وبذلك يأتلف بالمجتمع الاعتداء او الرغبة فيه الهداك يأتلف بالمجتمع الاعتداء او الرغبة فيه الاخذاك يأتلف بالمجتمع الاعتداء او الرغبة فيه الهداك يأتلف بالمجتمع الاعتداء الاعتداء الاعتداء الماليون المؤلك يأتلف بالمجتمع الاعتداء الماليون الرغبة فيه المجتمع المجتمع المجتمع المحتمد المعتمين المحتمد المعتمد المحتمد ال
- (٢) ان ايقاظ الضمير يسهل الاثبات ، لأن افلــــــب الجراشم لا تقع الا مستترة غير ظاهرة فاذا أحــس الذين صاينوا وشاهدوا ان عليهم واجبا دينيــا ان يبلغوا فانهم يبلغون تنفيذا لحكم ربهم (١)

<sup>(</sup>۱) حيث ورد الامر بالشهادة بالحق والحكم بالعدل وادا الواجبات بامانة في القرآن الكريم في سحسورة البقرة ١٨٨ ، ١٨٣ ، ١٨٣ ، سورة النسا ١٩٠ ، ١٨٨ ، ١٣٥ ، سورة المائدة ٢ ، ٨ ، ٣٤ السي ٥٠ ، ٢٢ ، ٣٣ ، سورة الانعام ١٥٢ ، سحسسورة الاعراف ، ٢٩ سورة النمل ، ٩ سورة الحج ١٠ ٠ =

وذلك هو سلطان الضمير خضوعا لأحكام القرآن •

(٣) احساس الجانى ان العقوبة التى تفرض عليه هسسى من الله سبحانه وتعالى وانه يراقبه سوا وقسع تحت سلطان العقاب الدنيوى او لم يقع ، وانسسه ان أفلت من حكم السلطان ، فلن يفلت من حكسسم الديان ، يدفعه دفعا الى التوبة وتصحيسسح الخطأ قدر الامكان ،

ولم تكتف الشريعة في سبيل تهذيب من وقعت منسه جريمة ، او من ارتكبها مستمرئا لها ، بل حثته علسسي التوبة ، وعملت على ان يحاط بكل ما يحمى الاخسسلاق ويدفع الى الففيلة دفعا ، وذلك بالآتي :

أولا: تكوين رأى عام مهذب لايظهر فيه شيءمن الشر بل لا يظهر فيه الا الخير، فدعت الى الامروب بالمعروف والنهى عن المنكر، واعتبرت البريء مسئولا عن السقيم ان وجد فيه ارجاجا كمروب قال تعالى " ولتكن منكم آمة يدعون الرسيى الخير، ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكسر وأولئك هم المفلحون "(۱)، والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ليس في معناه الا التعاون على كل الخير ودفع الشر ومنع الجرائم،

سورة النور ۲۶، ۲۵، مورة الفرقان ۷۲، مسورة الاحزاب ۸۵، ۲۰، ۲۰، ۲۰، سورة الشسوری ۱۵، سورة المعارج ۳۳۰ سورة آل عمران الایة ۱۰۶۰ سورة آل عمران الایة ۱۰۶۰

ثانيا: الدعوة الى ففيلة الحياء وتربيتها فى النفوس ولقد قال الرسول الكريم لكل دين ظق وظللة الاسلام الحياء ولا شك اننا اذا عالجنلللل المريض بالاجرام بايقاظ الحياء فى نفسلله ومنع الظهور يجرمه اتجه الى طريق الحلليل طريق الله ويمكن ان نسمى ما سبق بالاجراءات الوقائية عامة فى الشريعة الاسلامية .

وقد وفعت الشريعة اسس العقساب لكم اشسم لمن لم تجد معه الاجراءات الوقائية واسسساس العقوبات الاسلامية هو القصاص بالتساوى بيسسن الآثم المرتكب العقوبة المرادعة ، ولذلك عبسر في القرآن عن العقوبات بالمثلات في قولسسه تعالى " ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة، وقد خلت من قبلهم الحثلاث (1) اى العقوبات المماثلة للذنوب التي وقع فيها من سبقوهم ومع ذلك لسم يتعظوا ولم يعتبروا وذلك هو الفلال البعيد،

واذا كانت العقوبات الاسلامية تقوم على واذا كانت العقوبات الاسلامية تقوم على القصام  $\binom{\Upsilon}{}$ 

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد الاية ه ٠

<sup>(</sup>٢) وردت آیا ت القصاص فی القرآن الکریم کالآتی :

سورة البقرة ۱۹۸ ، ۱۷۹ ، ۱۹۶ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۲۵۱،سورة
النساء ۲۹ ، ۳۰ ، ۹۳ ، ۳۰ ، سورة المائـــــدة
۲۳ ، ۳۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۳۸ ، ۳۹ ، ۵۵ ، سورة الانعــــام

فان القصاص هو الرحمة بالناس ، حتى تكون الحياة هادئة مطمئنة سعيدة لايعكرها أذى ولا تعبــــث فيها الآثام ،

ولكن ما هو الاساس في اعتبار الفعل جريمـــة في نظر الاسلام -

ولا شك ان اعتبار الفعل جريمة في نظر الاسلام هو مخالفة لأو امر الدين وذلك اساس واضح بيسسن ولكن يجدر ملاحظة الآتي :

(۱) ان أوامر الاسلام كلية لاجرئية ، فالقسرآن الكريم نص على عقوبة عدة جرائم تبلسخ ستا هي البغى وقطع الطريق والصرقــــة والزنا وقذف المحصنات ، والقصاص بكـــل شعبه ثم زادت السنة النبوية الشريفــة عقوبة شرب الخمر والردة وغيرهمـــا ، وبقيت عقوبات تركت لولى الامر ليقـــدر لها العقاب المناسب للجرم وذلـــــك

<sup>=</sup> سورة الحج ٤٠ ، سورة النور ٢ الى ٩ ، ١٩ ، ٣٣، ٢٤ ، ٢٥ ، ٣٠ ، ٣١ ، سورة الفرقــــان ٨٢ ، ٢٩ ، سورة الاحزاب ٨٥ ، سورة الممتحنة ١٢

(٢) ان التعزيز يجب ان يكون لاصلاح الجماعـــة ومنع العبث والفساد ، فلا بد ان يكـــون ثمة اساس ضابط لما يعتبر جريمة ومــــا لا يعتبر ، وهذا الاساس لابد ان يكـــون مشتقا من مصادر الشريعة ومواردهــــا وغاياتها ومراميها واتجاهاتها ،

لذلك قرر الفقها ان الشريعــــة جائت لحماية المصالح الانسانية الاساسيــة والتي يقررها القرآن الكريم "اوالسنــة او الحاكم العادل الذي لايكون ممن قــال تعالى فيهم "ومن الناس من يعجبك قولــه في الحياة الدنيا ويشهد الله على مـــا في قلبه وهو الد الخصام ، واذ تولــــي سعى في الارض ليفسد فيها ويهلك الحـــرث والنسل ، والله لايحب الفساد، واذ قيـل له اتق الله أخذته العزة بالاثم فحسبــه جهنم ولبئس المهاد "ودوا الكانت المصلحة طاهرة او غير ظاهرة ، فان المصالح الــي للحظها واعتبرها الاسلام ترجع الـــــي

- (۱) مافيه حفظ الدين ففيه ملاح الدسيسا والاخرة ولايحق ان يكون فيه اكراه
- (۲) مافیه حفظ النفس من اجل حسساة عزیزة کریمة دون الاعتداط علسسسا کرامة الانسان بأی صورة

- (٣) مافيه طف العقل " لأن الشريعــــة
   الاسلامية تعمل على الوقاية كمــــا
   تعمل على العلاج (١) ".
- (٤) مافيه حفظ النسل اى المحافظة على النوع الانسانى من خلال الطريـــــق العديم الذي رسمه لنا الاسلام ٠
- (ه) مافيه حفظ المال لان المال مــال
  الله ، ويجب الحفاظ عليه بمنسـع
  الاعتداء عليه بأى طريق من الطسرق
  سوا السرقة او النصب او نحوهما
  وبالعمل على تنميته ووفعه فـــــى
  الايدى التى تمونه وتحفظه وتقــوم
  على رعايته والقيام بحقه ، فالمــال
  في ايدى الاحاد قوة للأمة كلهــا ا
  في ايدى الاحاد قوة للأمة كلهــا ا
  ويوزع بالقسطاس المستقيم ، لايوكـــل
  بين الناس بالباطل وانما بالحـــق
  الذى اجله الله تعالى لعبـــاده ،
  الاسلامي ككل ا

<sup>(</sup>۱) لهذا عاقبت الشريعة من يشرب الخمر ووصلت اللعنة عليه حتى لو حضر مجلسها واعتبر في حكمهــــرم كل ما كان كثيره مسكر في الوقت الذي تحــــرم القوانين الوضعية الحشيش ومشتقاته وتترك الخمـر للناس يعبون منه عبا ٠

ويمكن على ضوء المفاهيم المعاصرة القولان النظام المالى الاسلامى هو مجموعة القواعد التى تدير بهاالدولية شئون ماليتها العامة ، سواء من حيث تدبير مواردهـا العامة لمواجهة الواجبات المنوط بها القيام بهــــا وتحقيق اهداف الدولة من اسعاد الفردوالحفاظ علــــي الوطن او من حيث تحديد قواعد الانفاق العام والرقابية عليه -

ويعنينا في هذا المقام نظام الموارد الذي وضعه الاسلام والذي حدد ما يكلف به مسلم او ذمي من واجبــات مالية تأخذ حكم الفرائب بلغة العصرالحديث ·

وعلى فوا القواعد العامة في الاسلام والسابـــــق ذكرها سواا من حيث الاجراءات الوقائية ام العقابيــة نلقى الغوا على كل من خلال احكام الاسلام للوعول الى كل دخل تحقيقا للعدالة مع الاشارة ابتداء الى ان القواعد العامة السابق ذكرها سواا أكانت وقائية أم عقابيـــة انيا تسرى على المصالح الاسلامية البحثة، ومنهــــا حفظ المال والى جانب ما سبق توجد اجراءات وعقوبــات تخص النظام المالى الاسلامي وتحافظ على موارده وذلــك على التفصيل الآتي ومستخلمها مما جاء في القــــرآن الكريم ثم المنةوما يتخذه ولى الامر من قرارات الكريم

### أولا: الاجراءات السوقائيسة:

## (۱) القرآن الكريسم:

ان أولى درجات الايمان ان يحترم المسلمات احتراما لاشك فيه ولا ريب كل ماجاع بالقسسرآن الكريم ، حيث يأتى القرآن الكريم فى ترتيسب المصادر الشرعية فى المقدمة باعتباره الدستسور الاعلى<sup>(1)</sup> ويقول سبحانه وتعالى " ذلك الكتساب لا ريب فيه هدى للمتقين"<sup>(۲)</sup> فالهدى حقيقسسة والهدى طبيعته والهدى كيانه والهدى ماهيته <sup>(۳)</sup>

والتقوى حساسية فى الضمير وشفافية فـــــى الشعور وخشية مستمرة وحذر دائم وتوق الاشـــواك الطريق ، طريق الحياة (٤) وقد بين القرآن فــــى الآية التالية شروط التقوى فى قوله تعالـــــى " الذين يؤمنون بالفيب ويقيمون العلاة وممــــا رزقناهم ينفقون والذين يؤمنون بما انزل الـيــك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون"

<sup>(</sup>۱) المرحوم كمال الجرف موازنة مالية الدولة فيي التشريع المالي الاسلامي مجلة التشريع الماليي والفريبي مالعدد ١٩١ ص ٨ ٠

<sup>(</sup>٢) البقرة الاية ٢٠

<sup>(</sup>٣) المرحوم سيد قطب ـ في ظلال القرآن ـ المجلــــد الاول ـ دار الشروق ـ ١٩٧٣، ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الاية ٣ .

فقد جعل سبحانه وتعالى من شروط التقسسوى التى تؤهل للقبول عند الله الانفاق فى قولسه السابق " ومما رزقناهم ينفقون " فهم يعترفون ابتداء بأن المال الذى فى ايديهم هو مسسن رزق الله لهم لا من خلق انفسهم ومن هسسان الاعتراف بنعمة الرزق ينبثق البر بفعاف الخلق، والتغامن بين عباد الخالق، والشعور بالاسرة الانسانية ، وبالاخوة البشرية ، وقيمة هذاكله تتجلى فى تطهير النفس من الشح وتزكيتهسسا بالبر وقيمتها انها ترد الحياة مجال تعساون بالبر وقيمتها انها ترد الحياة مجال تعساون والقاص ، وانها تؤمن العاجزوالفعيسف والقاص ، وتشعرهم انهم يعيشون بين قلسسوب ووجوه ونقوس لابين اظفار ونياب (۱)،

والانفاق يشمل الركاة والعدقة وسائر مـــا ينفق فى وجوه البر، وقد شرع الانفاق قبـــل أن يشرع الركاة ، حيث ورد حديث الرسول عليــه السلام وأن فى المال حقا سوى الركاة (٢)، بــل ويتكرر النداء للذين آمنوا مرات عديدة حتـــى يقتنعوابأداء حق الله فى اموالهم برغبــــة طائعة ، تقربا الى الله فى اكثر من موقــــع بالقرآن الكريمويكفى ان نفرب مثالا واحــــدا

<sup>(</sup>۱) المرحوم سيد قطب سفى ظلال القرآن الكريسم --المرجع السابق ص ٤٠ •

<sup>(</sup>٢) ورد باسناده لفاطمة بنت قيس ، ورد ذكره فـــى المرجع السابق ص ٤١ ·

يعد قيمة الحث على الاداء طوعا واختيارا اذيقول سبحانه في كتابه الكريم" يا أيها الذين آمنسوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا اماناتكسسم وانتم تعلمون ، واعملوا انما اموالكم واولادكسم فتنة ، وإن الله عنده اجرعظيم" مدق الله العظيم،

انه تحذير من خيانة الامانة ، هذه الامانسسة التي ترتبط بالاسلام •

فالاسلام ليس كلمة تقال باللسان وليست عببارات او ادعيات تقال ، انما الاسلام منهج الحيــــاة كاملة شاملة تفترض العقبات والمشاق ، انـــه منهج لبناء واقع الحياة على قاعدة ان لا الــه الا الله ، وذلك يرد الناس الى العبوديـــة لربهم الحق ، ورد المجتمع لحاكميته وشريعتــه ، ورد الطفاة المعتدين على آلوهية الله وسلطانه من الطفيان والاعتداء وتأمين الحق والعـــدل للناس جميعا ، واقامة القسط بينهم بالميــران الشابت ، وتعمير الارض والنهوض بتكاليف واعبـا الدولة ، وكلها امانات من لم ينهض بها فقـــد الدولة ، وكلها امانات من لم ينهض بها فقـــد والاسـول خانها ونقض بيعته التى بايع بها الله والرسـول خانها ونقض بيعته التى بايع بها الله والرسـول على الظاهر والباطن وبما يطلـع بما يعلم خالقها من تركيبها الخفى ، وبما يطلـع على الظاهر والباطن وبما يعلم من مواطـــــــن

<sup>(</sup>۱) المرحوم سيد قطب في ظلال القرآن - المرجـــع السابق - الجزء الشالث - ص ١٤٩٨ .

النعف في هذه الكينونة والتي في قمتها الحرص على الاموال والاولاد، فهما من زينة الحيـــاة الدنيا التي تكون موضع امتحان وبلاء ليــري الله صنيع العبد وتعرفه ، هل يشكرويؤدي حــق النعمة فيها ولهذا يوجه سبعانه وتعالـــي انظار المسلمين الى هذا الامتحان في قولـــه " انها اموالكم واولادكم فتنة " فالله هو السذى وهب الاموال والاولاد وعنده اجر عظيم لمـــن يستعلى على هذه الفتنة = وقد وجه القرآن الكريم نداء صريحا لمن تسول له نفسه التقاعس عـــن نداء الحق المالى = اومن لايريد ان ينفق على درب الحق ودرب الله حيث قال سبحانه " لــــن تنالوا البسر حتى تنفقوا مما تحبون" ومـــا تنفقوا من شيء فان الله به عليم ".(١)

<sup>(</sup>۱) آل عمران ، وقد فقه المسلمون الاوائل هذاالتوجيه الآلهي وحرصوا على النزول عما يحبون ، وبحدل الطيب من المال ، سخية به نفوسهم باكثر ممحا يجب عليهم في انتظار ماهو اكبر وافضل ولنفحرب مثالا على قمة العطاء والسخاء من افضل الامحوال ماروى عن الامام احمدباسناده عن ابي سمعان بحن عبد الله بن ابي طلحة انه سمع انس بن مالك يقول عبد الله بن ابي طلحة انه سمع انس بن مالك يقول احب اموال اليه بير" حساء" فلما نزلت هذه الآية ذهب للرسول على الله عليه وسلم وقال يارسحول الله احب اموالي لي هي بير" حساء" واريحد ي

#### (٢) السنة النبويسسة:

وهى كل ما صدر عن الرسول صلى الله على السه وسلم من قول او فعل او تقرير، والسنة النبوية ملزمة للجميع (1) مصداقا لقول الحق تبسسارك وتعالى وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا (٢) فأول اركان الاسلام شهادة ان لا السه الا الله وان محمدا رسول الله ولهذا فسسسان طاعة الرسول من طاعة الله .

والسنة الشريفة وقد ارست قواعد اول دولسسة اسلامية حقيقية قامت على العدالة في كافسسسة ارجائها ومنها العدالة المالية ، هذه السنسسة ذاخرة بكل ما يدل على وفع القواعد الاجرائيسسة التي تحد من التهرب الضريبي ، مع مراعسسساة ان التهرب يتوقف على المستوى الاخلاقي السائسسد في دولة معينة ، ولم ير ولن ير التاريخ دولسة سادت فيها الاخلاق ولا يثار مثلما حدث في هسسدر الاسلام ،

بها برها وزخرها عند الله فخصها يارســـول
الله حيث اراك الله - فقال النبى على اللــــه
عليه وسلم " بخ بخ مال وابخ ذاك مال رابــــح
وارى ان تجعلها في الاقربين فقسمها طلحة فــــى
اقاربه وبنى عمه انها قيمة التكافل الاجتماعــى
الذى ارسى قواعده المحيحة الاسلام ــ انظر سيدقطـب
المرجع السابق ــ ص 333ه

<sup>(</sup>۱) يمكن على ضوء التفسر الحديث ان نطلق على السنة لفظ " القانون " على اساس ان القرآن هو الدستور، (۲) سورة الحشرالاية ٧.

ومع ذلك فلنقتطف من بستان الرسول زهرات :

(۱) معاونة عمال الجباية وعدم اخفا وعسا الفرائب عنهم قال الرسول الكريم ان حقا على الناس اذا قدم عليهم المحسسدق ان يرحبوا به ، يخبروه بأموالهم كلها ، ولا يخفوا عنه شيئا ، فان عدل فسبيسل ذلك وان كان غيره واعتدى لم يفسسر الا نفسه وسيخلف الله لهم "(۱)(۱)\*

وقول الرسول " لايعدر المعدق عنكم الا وهو راض "(٢)(١٣٣)

(٢) ارساء العلاقة بين الممول وعمال الجبايسة على اسس راسخة من الثقة: قال رسسسول الله على الله عليه وسلم " العامسسل على المدقة بالحق كالفازى في سبيل اللسه والمعتدى في العدقة كمانعها (٣)(١٤)(١٤)

<sup>(</sup>۱) رواه ابى هريرة رض الله عنه وورد ذكــــره فى ابو عبيد ـ كتاب الاموال ـ تحقيق محمد خليــل هراس ـ مكتبة الكليات الازهرية ـ الطبعة الاولـــى

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق •

 <sup>(</sup>٣) ابو يوسف الخراج المطبعة السلطاني (٣)
 ومكتبتها بالقاهرة ١٣٤٦ هُ ص ٩٩/٩٧ -

### ما يقرره ولى الامر من أمور :

وهذه تستلزم الطاعة بشرط ان تكون متفقة واحكسام القرآن والسنة استنادا الى قوله تعالى" يا أيهسسسا الذين آمنوا واطبعوا الرسول واولى الامر منكم فسسان تنازعتم فى شيء فردوه الى الله والرسول وان كنتسسم تؤمنون بالله واليوم الافر ذلك فير واحسن تاويسسلا(۱) مدق الله العظيم .

وقد وجدت اجتهادات حميدة من السلف السالييين بالاضافة الى ما سبق ذكره من المعدرين العظميييين القرآن والسنة ،

#### مثال :

(۱) حصر الممولين واموالهم لمعرفة اسماء الخافعيسن للفريبة بمقدار الفريبة حيث اتبعت هذه الطريقة في فريبتي الجزية والخراج (۲).

<sup>(</sup>١) سورة النساء الاية ٥٥٠

<sup>(</sup>٢) اول من فعل ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنـــهـ انظر فى ذلك الدكتور زكـريابيومى ـ الماليــــة العامة الاسلامية ـ دار النهضة العربية ١٩٧٩ ـ ـ ص٣٣٣ ٠

- - (٣) الحق في استحلاف المكلفين بعدق ما قرروه (٢).
- (3) منع التحايل في اسقاط الغريبة او انقاصهود وهذا يشمل كافة طرق التحايل سواء كانوسوء مشروعة او غير مشروعة ، كان يهب ماله لزوجت قبل حلول الحول لعنع الزكاة ثم يسترد بعول الحول الدول لعنع الزكاة ثم يسترد بعول الحول (٣) وقد ذكر ابو يوسف انه: "لايحول لرجل يؤمن بالله وباليوم الاخر مع العدقول ولا اخراجها "ومن ملكه الى ملك جماعة غيور ليفرقها بذلك فتبطل العدقة عنها بأن يعير كال واحد من الابل والبقر ما اليجب فيه العدقويية ولا يحتال في ابطال العدقة بوجه ولا سبب (3)
- (ه) يجوز فرض فرائب بأى مورة اذا دعت فرورة ملحسة وليس فى نعوص التشريع ما يعنع ولى الامر العسدل من ذلك ، فقد اتفق المسلمون على انه اذا نزلت حاجة بعد اداء الزكاة يجب ان تعد هذه الحاجسة فيتبرع الاغنياء فان لم يتبرعوا فرضت فرائب لسد الحاجة.

(۱) روى ان اول من اتخذ ذلك هو ابها بكر حيث كههان يسأل الرجل عند منحه راتبه هل عنده مال وجبست فيه الزكاة فاذا أجاب بالايجاب اخذ من عطائهها ذلك المال ، انظر: د، زكريا البيومي سالمرجسع السابق ص ۲۳۰ ،

(٢) د دركريا البيومي ـ المرجع السابق ـ ص ٢٥٠٠

(۳) يوسف القرضاوي ـ فقه الركاة ـ دار الارشاد ببيــروت ۱۹۲۹ - ص ۱۳۸۰

(٤) أبويوسف - الخراج - المطبعة السلطانية ومكتبهسا القاهرة - المرجع السابق - ص ٩٥٠ (٢) على ولى الامر توزيع الثروات للتقريب بيسسن الطبقات في حالة انتفاء هذا التوازن الله يقول سبحانه " كى لايكون دولة بين الافنياء منكسم" وباختاص ان يفعل كل مافيه صالح الاسسسلام والمسلمين "

### ثانيا : الاجراءات العقابيسة :

الاسلام دين ودولة وعقيدة وشريعة ، والمسلسسر ، محاسب من عمله في الدنيا اذا ظهر لولى الامسسسر ، وفي الاخرة في يوم يجعل الولدان شيبا، وقد اختسسس الله برحمته عبائه فأجل لهم الحساب ولكن ليسسسوم الحساب حيث يقول : " ونفع الموازين القسط ليسسوم القيامة ، فلا تظلم نفس شيئا وان كان مثغال حبة مسسن خردل اتينا بها وكفي بنا حاسين "(۱) ويقول سبحانسه وتعالى : " فمن اظلم ممن كذب على الله وكسسسذب بالمدق اذ جاءه اليس في جهنم مثوى الكافرين، والسذي جاء بالمدق ومدق به اولئك هم المفلحون "(۲)

ثم يذكر الحق تبارك وتعالى الانسان انه جــاء الى هذه الدنيا لايملك شيئا واتاه الله من فضلــــه واغناه واذا طلب منه ان ينفق من فضل الله الـــــــذى

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء الاية ١١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الرمسر الاية ٣٣ -

منحه بخل بالقليل وحسب ان في كنزه خيرا له ، وهو شر لانه بعد ذلك داهب وشارك كل شيء ولن يأخذ معـــه الا العمل العالج ان وجد ، فيقول سبحانه " الايحسبسن الذين يبخلون بما أشاهم من فظه هو خير لهـــم ، بل هو شر لهم ، سيطوقون بما بخلوا به يوم القيامة ، ولله ميراث السموات والارض ، والله بما تعملون خبير"

وقد يتعور البعض او ينسيه الشيطان ان اللـــه تاركه في الحياة الدنيا ، وان مؤجل حسابه ليــــوم القيامة ، وذلك غير صحيح لان من لاتجدى معه الموعظــة الحسنة وخشية عقاب الاخرة لحقه عقاب الدنيا الــــي جانب عقاب الاخرة وفي ذلك يقول سبحانه " قاتلــــوا اللهين لايــؤمنون بالله ولا باليوم الاخر ولايحرمون مـــا درم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذيــــين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (1) ولا ننس ضرورة اخراج الزكاة والتي تعد ركنا من اركان الاسلام ، حيث يقول سبحانه وتعالى :" اقيموا العـــلاة وآتوا الزكاة دتى لايكون هناك افراط او تفريط ، يوفــر على التنفيذ حتى لايكون هناك افراط او تفريط ، يوفــر المدور ويكون سببا للتهرب فيقول سبحانه وتعالــــي،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الاية ٢٩ .

# واذا حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل " (١)

ثم تأتى السنة الشريفة لتؤكد الجانب العقابسى ايضا كما سبق ان اكدت الجانب الوقاشي فيقول الرسسول الكريم "لايؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعا لمسسسا جلت به "(١٥١ه) اى تكون مقاصده وغاياته ورغباتسسة تابعة لما يدعو اليه الاسلام من معالج يصححها ويعتبسر الاعتداء عليها جريمة، ويقول الرسول "آمرت أن أقاتسل الناسحتى يشهدوا ان لا اله الا الله وأن محمدا رسسول الله ويقيموا العلاة ويؤتوا الزكاة ، فاذا فعلسسوا لله عمموا دما هم الا بحق الاسلام وحسابهم علسسسسي

<sup>(</sup>۱) النساء الاية ۵، و والامانات تبدأ من الامانسسة الكبرى وهي امانة الايمان والهدايا ومن هـــــــذه الامانة تنبثق سائر الامانات، ومن هذه الامانات امانة التعامل مع الناس امانة المعامــــــــلات وامانة المعافظة على حرمات الجماعة و اموالهــا والحكم بالعدل مطلوب لكل انسان بوصفه انســـان فلم يقصر على المسلم فقط وهذا قمة العدل ان لم تر البشرية مثلا له الا على يد الاسلام =

انظر: المرحوم سيد قطب ... في ظلال القرآن ... المرجع السابق ... المجلد الشاني ... ص ١٨٩٠

<sup>(</sup>٢) د و زكريا البيومي - المالية العامة الاسلامية -المرجع السابق ص ٢٣٥ .

وروى من ابى بكر المديق انه قال " واللـــــــه لأقاتلن من فرق بين العلاة والزكاة فان الزكاة حــــــق المال والله لو منعونى عقال بعير كانوا يودونهـــــا الى رسول الله لقاتلتهم على منعها"،

وأجاز الفقها <sup>و</sup> لولى الامر ان ينفذ جبرا، وان يغرض من العقاب ما يراه ملائما استنادا الى عقـــــه فى تحديد عقاب جراثم التعزيز<sup>(1)</sup>،

وقد اعتبر الفقها دين الركاة من الديسسون الممتازة المقدمة على سائر الديون (٢) كذلك لاتسقسط بالتقادم وتظل دينا في عنق المسلم لا تبراً ذمته ولايسم اسلامه الا بسادائها يقول ابن حزم من اجتمع في مالسه زكاتان فصاعدا وهو حي تؤدي لكل سنة على عسسدد ما وجبت عليه في كل عام وسواء أكان ذلك لهرويسه بماله ، او لتاخر الساعي ( محمل الزكاة) اولجهله (٣)

<sup>(</sup>۱) يقصد بها الجرائم التي لم ينص الشارع على على مقوية مقدرة لها بنص قرآني او حديث نبــــوي، مع ثبوت نهي الشارع عنها لانها فساد فــــي الارض او تؤدي الى فساد فيها .

 <sup>(</sup>۲) انظر في ذلك المرحوم محمد ابو زهرة - الجريمة والعقوبة في الفقه الاسلامي - المرجع الساب---ق ص ۱۱۹ -

<sup>(</sup>٣) انظر، د، احمد ماهر عز ـ التهرب الغريبـــى -المرجع السابق - ص ٢٥٥ ٠

كذلك اجاز الفقها والتنفيذ على اموال المتخلفين عن السداد! استنادا الى الحديث الشريف " من اتاهـــا فانى اخذها وشطر مالم عزمه من عزمات ربنا " (١٧ \*)

على ضوء ما تقدم نستطيع القول ، ان الشريعسة الاسلامية لم تفع الاسس الحديثة للضريبة من حيث وعائها ومبادئها واغراضها فحسب ، بل شملت ايضا ضماناتهسسا فالى جانب الزامه بأداء الضريبة في موعدها ، قسسررت عليه الجزاءات المالية والجنائية اذا أخل بهاولاتسقط بالتقادم او الوضاة وانما هي مقدمة على ماعداها، الامر الذي يظهر دقة ووفوح النظام الاسلامي ، واذا كانسست الزكاة هي الاساس فانه يجوز لولي الامر فرض ما يسسراه فروريا من ضرائب ، ولكن بشرط سداد الزكاة اولا ثن الزكاة مقررة طبقا لأوامر القرآن ، والضرائب مقسسرة بناء على ولي الامر، والمفروض ان ولي الامر يستمسسد سلطاته من تطبيق احكام الله واوامره ونواهيه ،

## ثالثا : الرسيسوم :

يقفد بالرسوم المبلغ النقدى الذى يدفعه الفسرد جبرا الى الدولة او احد اشخاص القانون العام نظيسسر خدمة خاصة تقدم اليه ،

والمفروض أن تتناسب الرسوم وقيمة الخدمــــة الموداة أو تنقص عاصا أذا زادت فانها تعد ضريبـــــة مستترة .

ولعبت الرسوم فى العمور الوسطى دورا خطيسرا ، ولكن فى العمر الحديث لم يعد للرسوم الدور السلمين تعنيه سابقا حيث يجب تمويل الخزانة من الضرائب علسسى درجة يسار كل ممول وهذا لايتفق والرسم الذى يتسلموى فيه الفنى والفقير، ولم يعد الرسم مؤردا غزيسسسرا للخرانة (۱)،

وفى النظام المالى الاسلامى نجده قد ارسى نفسسس المسادى التى وصل اليها الفكر الحديث ، اذ لا تحبيث المالية الاسلامية فرض الرسوم لان معنى ذلك قصرالخدميات على من يملك مقابل الخدمة وهذا امر لاتقره مبينادى المساواة التى يحرص عليها الاسلام بتأييدها لهيينا المساواة التى يحرص عليها الاسلام بتأييدها لهيينا المال ابو يوسف فى كتابه ميسع الرسوم القفائيسية "انما يعطى القاض رزقه من بيت المال ليكون قيميلا للفقير والغنى والمغير والكبير "(٢)

ورغم ذلك فان الرسوم فرضت في مراحل تطسمسور الدولة الاسلامية ولكنهالم تشكل موردا غزيراللغزانسة " بيت المال " مثل الرسوم على الاسمسواق والاوزان والمكاييل(٣) وغيرها،

<sup>(</sup>۱) د، ركريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميــة ـ المرجع السابق ـ ص ٤٠٠ -

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف - الخراج - المرجع السابق - ص ٢٢٢٠

 <sup>(</sup>٣) موريس ـ ديمومبين ـ النظم الاسلامية ـ ترجمــــــة
 صالح الشماع وفيعل السامر مطبعة الزهرا \*
 بغداد ١٩٥٢ ـ ص ١٦٥٠

#### الايرادات العامة غيرالعادية:

هى الايرادات التى لاتتهم بالانتظام الدورى نظيرا لعدم امكان توقعها سلفا او عدم القدرة على توقيييي حجمها سلفا ،

وأهم هذه الايرادات الغير عادية : الغنائـــــم والفي والركاز والقروض والتوظيف والتركات التــــى لا وارث لها ٠

### الفنائـــم :

ويقصد بالغنائم شرعا كل ما منقول استولى عليسه المسلمين من المشركين بطريق القهر والغلبة، ولبيست المال الخمس شرعا .

## الفسيسياد

ويقصد به عند جمهور الفقهاء كل مال وصلحتال للمسلمين من المشركين عفوا من فيرقتال (١).

# الركـــاز :

يقصد بالركاز لغة ماركز في باطن الارض سيسمواء كان بخلق الله تعالى كالذهب والفضة والنحاس ويسمسمسمي

(۱) د ، زكريا بيومى ـ المالية العامة ـ المرجـــــع السابق ـ ص ٢٠٥ ٠ معدنا او كان بفعل الانسان كالأشياء التى يدفنهاالنساس فيها وليست جزءا منها وتسمى كنزا<sup>(1)</sup>، ولبيت المسال الخمس •

#### القـــروش:

التلجأ المالية الاسلامية الى القروض الا فــــــن الازمات والحروب وفى هذا المعنى يقول الشاطبــــن " الاستقراض فى الازمات انما يكون حيث يرجى لبيــــت المال دخل ينتظر واما اذا لم ينتظر شىء وفعفـــــت وجوه الدخل بحيث يفنى فلا بد من جريان حكم التوظيف(٢).

# 

يقصد بالتوظيف فرض فريبة استثنائية للا تعيـــب جزءًا من رأس المال ، وذلك في حالة الازمات وفعــــف مصادر الدخل وفي هذا يقول القرطبي :" اتفق العلمــاء انه اذا نزلت بالمسلمين حاجة بعد اداء الزكاة، فانــه يجب مرف المال اليها "

<sup>(</sup>۱) وهذا الرأى متفق والمذهب الحنفى على خـــــلاف المذاهب الاخرى٠

انظر : د و ركريا بيومي - المرجع السابق - ص ٣٤ (٢) المرحوم الشيخ محمد ابو زهرة

قال مالك رحمه الله" يجب على الناس فـــسـدا الماسات الله الموالهم ، وهذا اجماع أيضا "(١)

وقد ثبت تاريخيا استخدام التوظيف عندمـــــا غزا التتار بلاد الشام واحتاج الظاهر بيبرس الامـــوال لتجهيز الجيوش<sup>(۲)</sup>،

وهذا الاسلوب محددا بالمقدار الذي يكفى لدفـــع الظروف و ولايجوز الالتجاء الـى التوظيف لتغطيـــــة نقات عادية في الميزانية ا

#### التركبات التي لاوارث لها:

وسوا معتبر بيت المال وارثا كما ذهــــب الشافعيين والمالكين ام اعتبر بيت المال اخذا المال كما يأخذ كل مال ضائع لا ملك فيه كما ذهب الحنفيــــة والحنابلة (٣) . فان المال هو العالج العام حيـــــث يجب ان ينفق للمعلحة العامة للدولة .

<sup>(</sup>۱) القرطبى الجامع لاحكام القرآن ـ دار الشعـــب ـ الطبعة الاولى ـ ص ٣٢٣٠

<sup>(</sup>۲) راجع الدكتور معطفى السباعى ـ اشتراكية الاسلام \_ الناشرون العرب ـ ١٩٦٠ ـ ص ١٩٩٥-١٩٧٠

<sup>(</sup>٣) اخذ القانون ٧١ لسنة ١٩٦٢ برأى الحنفيــــــة والحنابلة حيث قرر ان تقول الى الدولة ملكيــة التركات الشاغرة الكائنة في الجمهوريةالعربيــة المتحدة والتي تخلفها المتوفون من فيــر وارث ايا كانت جنسيتهم وذلك من تاريخ وفاتهم "انظـر د زكريا البرى ـ احكام التركات والمواريـت ـ دار النهضة العربية ـ ١٩٧٥ ـ ص ٢٤٧ .

( YYYY )

وجميع الموارد السابقة لاتعد موارد عاديــــــة وبالتالى فان تأثيرها فى الظروف العادية محدودولايؤثـر فى المواردالعامة للدولة ،

( YYYA )

الباب الثاني

النفقات العامة (١)

النفقة العامة هي مبلغ من النقود ينفقه شخص من اشخاص القانون العام بقعد اشباع حاجات عامة -

وعلى فو الله يمكن القول ان عناصر النفق السبة العامة هي :

- (١) الصفة النقدية للنفقة العامة ٠
- (٢) القائم بالانفاق احد اشخاص القانون العام -
  - (٣) الهدف هو اشباع حاجة عامة -

#### (١) العفة النقديـــة:

الاصل فى الفكر الحديث لاعتبار الانفاق انفاقا عاما ان يتم نقدا وهذا امر اقتضاه التطــــور الاقتمادي -

اما في الدولة الاسلامية فلم يشترط الفكسسر المالي ان تكون النفقة العامة نقداء ومرد ذلك

<sup>(</sup>۱) اولى القرآن الكريم عناية خاصة بالنفقات العامة اكثر من عناية الايرادات العامة للفي الوقست الذي حدد الزكاة اجمالا فانه حددمصارفهاتفصيلا،

الى تدرة المال في صدر الاسلام والى جواز جبايسة بعض الضرائب صينا ،

### (٢) القائم بالانسطاق:

يشترط لاعتبار الانفاق انفاقا عاما ان يقسوم بالانفاق احد اشفاص القانون العام ، وهــــدا الشرط متوافر في الفكر الاسلامي ، اذ يشتـــرط ان يتم الانفاق من ايدي عمال المسلمين، اي كـل من له الحق في التصرف في العال العام بـــاذن الامام او من ينيبه وفي هذا يقول المـــاوردي " وكل حق وجب مرفه في مصالح المسلمين فهو حــق على بيت المال ، فاذا صرف في جهة صار مفافــا الى الخارج من بيت المال سواء خرج من حــرزه الى الخارج من بيت المال سواء خرج من حــرزه من ايديهم فحكم بيت المال جار عليه (1) ، ومــن من ايديهم فحكم بيت المال جار عليه (1) ، ومــن ناحية اخرى يشترط ان تكون النفقة من بيت المال حتى تعد نفقة عامة (٢) .

<sup>(</sup>۱) الماوردى ـ الحاوى الكبير ـ دار الكتب الاسلامية ـ المرجع السابق ص ۲۶۲ ٠

#### (٣) هدف النفقة العامة :

تهدف الدولة من النفقات العامة الى اشبساع الحاجات العامة ومن ثم تحقيق النفع العام،

وهذا ما اشترطه الفكر الاسلامي اذ يشتــــرط ان تعود النفقة بمعلمة على المسلمين -

ويقسم الفقه الاسلامى الحاجات العامة بحسبب اهميتها الى اقسام ثلاثة :

#### الأول:

الغروريات وهو ما لا يمكن الحياة بدونه مشل مرافق الدفاع والامن والقضاء ٠٠٠٠٠ الخ -

# الشانى :

الحاجيات: وهو ما تمعب الحياة وتكتنفهـا المشاق ويدخل تحت هذا البند مرافق التنميـــة الاقتصادية •

### الثالث :

الكماليات او التحسينات وهي ما تجمل بـــــه الحياة وترتقى كالمتنزهات والحدائق ،

ويوجب الفكر الاسلامى التزام الدولة لهذاالترتيب عند اشباع الحاجات العامة مع ملاحظة ان الحاجـــات العامة تختلف اهميتها من وقت لآخر بل ومكان وآخر،

فالنفقة العامة في الفكر الاسلامي (١) تعداد الآلار الاسامة المجتمع وتقدمه وتحدد النفقات العامة في ظل هــــدا النظام بمدي قدرة الدولة في الحصول على الايــرادات العامة واستخدمت النفقات العامة لأغراض اقتصاديــة واجتماعية و بل وعرف النظام الاسلامي تقسيم النفقــات طبقا للمعايير الاقتصادية والاجتماعية (٢).

#### ظاهرة ازدياد النفقات العامة :

مما لا شك فيه ان النفقات العامة قسد ازدادت زيادة كبيرة ومع تطور دور الدولة ومسئوليتها عسسن

<sup>(</sup>۱) يوسف ابراهيم يوسف النفقات العامة فــــــى الاسلام ـ رسالة ماجستير ـ كلية التجارة جامعـة الازهر ـ عام ـ ص ۱۳۹ ـ ۱۳۳۰

<sup>(</sup>٢) الى جانب ابواب الانفاق المحددة الرامـــــــا كمصارف الركاة عرفت الدولة الاسلامية كثيرا مــن التفرقة مثل النفقات الحقيقية والتمويليــــة وغيرها .

التوازن الاقتصادى والاجتماعى اتسع نطاق النفقسسات العامة ومشكلة الاعتبارات الاقتصادية والاجتماعيسسة فيبدوا واقعيا على ططأ الدولة في الحصول علسسسي الايرادات العامة (١).

ومن المؤكد ان الدولة في معيها لزيادة مواردها انما تستند الى تزايد التزاماتها سواء أكانــــــت اجتماعية او اقتصادية ، فالايرادات العامة تجــــد تبريرها في النفقات العامة ، حقيقة ان هذا التمـور التقليدي قد اهتز مع تغيرالنظرة الى وظيفة الماليـة العامة ، الا انه لا يزال قائما في النفوس ويلعــــب دورا مؤثر في قدرة الدولة على اقناع المواطنيـــن بالمساهمة في المواردالعامة -

وباستطلاع التاريخ المالى (٢) نجد ان التزايد المستمر في النفقات العامة يشكل اتجاها عاما للتطبور الاقتصادي والاجتماعي ،

ولقد عرفت الدولة الاسلامية ظاهرة ازديــــاد النفقات العامة خلال تطورها التاريخي بوجه عـــام باستثناء بعض سنوات قليلة قد لا نلمس هذه الظاهــرة لسبب او اخر ولكن ذلك لم يخل بوجود ظاهرة ازديـــاد النفقات العامة خاصة ان مواردالدولة زادت زيـــادة

<sup>(</sup>۱) د احمد ماهر عز ـ التهرب الفريبي ـ المرجــع السابق ـ ص ۱۳۰

<sup>(</sup>٢) د ، رفعت المحجوب المالية العامة .. دارالنهضة العربية ١٩٧٩ ـ ص ٨٣ ٠

كبيرة وبالتالى قابل ذلك زيادة كبيرة فى النفق المسات فى مختلف مجالات الحياة الانسانية والاقتصادية والاداريسة وغيرها -

هذا ويجدر الاشارة ان الفكر المالي الاسلامى الدخلي المالي الاسلامى الدخلي المالي الانفاق العام بنسبة كحد ادنى بحيث لا يمكل ان يقل عنها ، هذه النسبة هي مرا لا من حجم الدخلي القومي في المتوسط وهي الحد الادني للزكاة ، ولم يحدد الفكر الاسلامي نسبة كحد اعلى للانفاق وانما ترك ذلك على فوء ظروف المجتمع اقتعاديا واجتماعيا وما يتطلبه مسن انفاق عام بشرط مراعاة مبدأ الرشد الاقتعادي والسلكي يعنى البعد عن الاسراف والتبذير والبعد عن الشسسسح والتقتير ، وهذا المعنى أكده القرآن الكريم في قولسه تعالى " والذين اذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتسسروا وكان بين ذلك قواما (1) ، ولهذا سمى مبدأ الرشد فسسالانفاق بمبدأ القوامة .

بل وأوجد الفكر الاسلامي فمانات لتحقيق مبـــدا الرشد الاقتصادى في الانفاق تتمثل في الرقابة الذاتيــة التي تنبع من سلوك العاملين انفسهم ، ورقابة تنفيذيــة يمارسها الامام ومن يعينهم لهذا الفرض ، ورقابــــة شعبية من خلال الرأى العام المستنير ورقابته علــــــى

<sup>(</sup>۱) الفرقان - الاية ۲۷ ٠

 <sup>(</sup>۲) انظر : يوسف ابراهيم يـوسف ـ النفقات العامة في
 الاسلام ـ المرجع السابق ـ ص۱۶۲۰
 د، زكريا بيومي ـ المالية الاسلامية ـ المرحــــــع
 السابق ـ ص ۲۷۲ ٠

تعرف الميزانية العامة للدولة بأنها:

توقع واجازة للنفقات العامة والايرادات العامة عن مدة مستقبلة غالبا ما تكون سنة (١) والتوقع تقسوم به الحكومة والاجازة يتم بمعرفة السلطة التشريعية -

ولقد عرف النظام الاسلامى للميزانية العامسسة اول مرة في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وان لسم تأخذ الشكليات المطلوبة للميزانية (٢)

وفي عهد عمر حيث تم انشاء الدواوين ، ثم تنظيم الشئون المالية للدولة الاسلامية فأنشأ بيت المسسسال

دكتور عبدالكريم بركات ـ المالية العامة ١٩٨٠ ص ٤٠٣ ٠

د، احمد ماهر عز ـ مبادى المالية العامــــة

(۲) حيث ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم كــان
يكتب كل ما يرد اليه من موارد ويحفظ لديــه
بسجلات توضح كثيرا من النفقات مثل سجــــلات
باسما المستحقين وذرياتهم لتوزع عليهــــم
الاعطيات ـ راجع يوسف ابراهيم يوسف المرجـــع
السابق ـ ص ٢١٦ ،

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك :

لحفظ اموال المسلمين واثبات حقوقهم واحصاء دخل الدولة من مواردها المختلفة ، كذلك اثبات كل ما ينفق فسسسى سبيل المصلحة العامة (١).

ويقوم النظام المالي الاسلامي على اساس وجسسود ميزانيتين مستقلتين :

#### الاولى :

هى الميزانية العامة الاساسية والتى تواجه كافحة النفقات العامة التى تحقق المصلحة العامةللمسلمين.

#### الثانية :

ميزانية الضمان الاجتماعي والتي تختص باشبـــاع جانب هام من النفقات العامة يتمثل في نفقـــــات الضمان الاجتماعي ونفقات القيام بواجب الدعوة الى الله ،

ويخفع الفكر المالى التقليدى تحفير الميزانيسة لعدة مباديء اساسية ينبغى احترامها ، هذه المبسسادىء هي :

<sup>(</sup>۱) د. بدوی عبد اللطیف - المیزانیة الاولی فــــــــ الاسلام - سلسلة الثقافة الاسلامیة - ۱۹۲۰ ص ۸ ۰

#### ( FTTT )

- سنوية العيزانيــــة -
- وحدة الميزاني
- عمومية الميزانيـــة .
- توازن الميوانيــــة ،

والهدف من هذه المبادئ، هو معرفة مركز الدولية المالى وتيسير الرقابة عليها • الا انه في الوقييت الحاض أدخل عليها كثير من الاستثناءات (1)

### أولا : مبدأ سنوية الميزانية :

ويقعد بهذا المبدأ أن يكون تقدير واجسسازة النفقات والايرادات عن سنة كاملة ،

وقد أخذ الفكر الاسلامي بهذا المبدأ اذ ان معظم ايرادات الدولة سنوية مثل الزكاة كمبدأ عام ومثل الجزية .

# ثانيا: مبدأ وحدة الميزانية :

اى ادراج كل الايرادات والنفقات فى ميزانية واحدة وقد وجدت استثناءات على هذا المبسسدا كالميزانية الملحقة .... النم .

<sup>(</sup>۱) د محمود رياض عطية \_ موجز جزئى الماليـــــة العامة \_ دار المعارف \_ اسكندرية \_ ۱۹۲۲ \_ ص ۶۳۳ ۰

ولقد أخذ النظام الاسلامي بنكرة تعددالميزانية للأسباب السابق ذكرها (١).

### ثالثا: مبدأ عمومية الميزانيسة:

ائ شمول الميزانية على كافة النفقات وكافـة الايرادات دون تخصيص ايراد معين لانفاق معيـن • وقد دخل على هذا المبدأ استثناءات اهمها اصـدار قرض لمواجهة نفقة معينة •

وياخذ الفكر الاسلامي بمبدأ تخصيص ايسسرادات معينة لنفقات معينة ، اذ رتب الشارع الاسلامسسي لكل ايراد من الايرادات العامة نفقة خاصسسسة كالركاة مثلا -

### رابعا:مبدأ توازن الميزانيسسة:

يقصد بهذا المبدأ ان تكون النفقات العامــة متساوية مع الايرادات العامة المستمدة مــــن الفرائب وغيرها •

ولكن اذا كان الفكر التقليدي يتمسك بهـــذا المبدأ فان الفكر الحديث ينظر الى الميزانيــة على ضوء التوازن الاقتصادى العام ، اى من خــلال

<sup>(1)</sup> راجع ص ` من هذا البحث»

الميزانية القومية (١) ويمكن ان يعتبر العجسيز امرا مقصودا في بعض الحالات -

ولقد سبق الفكر الاسلامى الفكر الحديث فسسى التفحية بمبدأ توازن الميزانية وذلك ان الرسول عليه الصلاة والسلام كان يتلافى عجز الميزانيسة بتعجيل بعص الموارد (٢) بل وثبت ان الفكر الاسلامى وفع نواة نظرية ميزانية الدورة الاقتصاديسسة اى حجز جزء من الايرادات في فترة الرفسساء دون انفاق بحيث تستخدم كاحتياطي مال يستفسدم في فترة الكساد (٣).

# اعتماد الميزانيسسة:

تقوم السلطة التشريعية حاليا باعتمادالميزانية ويقابل ذلك في الفكر الاسلامي فرورة موافقة اهـــــل الشوري والرأى وذلك فيما عدا الفرائض والنفقات التي قررت من قبل الله ورسوله فلا مجال لاعتمادها من اهــل الحل والعقد مثل فريغة الزكاة ومعارفها ويطلق عليها الاعتمادات الدائمة وفيما عدا ذلك يشترط التشاور مـع اهل الحل والعقد (٤).

<sup>(</sup>۱) د، احمد ماهر عز ـ مبادئ المالية العامـــة ـ ١٠٠ - ١٩٨٠

<sup>(</sup>٢) د و زكرياً بيومي - المالية الاسلامية - المرجـــع السابق - ع ١٤٥٠

<sup>(</sup>٣) د • زكريا بيومى ـ المالية الاسلامية ـ المرجــع السابق ـ ص ٤٨٥ -

<sup>(</sup>٤) د المرجع السابق ـ ص ٤٨٧ •

تنفيذ الميزانيسة:

بعد اعتماد الميزانية تدخل دور التنفيسسد ، حيث تقوم الحكومة بتحصيل الايرادات الواردة بالميزانية والاشفاق حسب بنودها .

وبالنسبة للنظام الاسلامي فانه في عهد الرسسول على الله عليه وسلم كان كل ايراد يرد يتم انفاقسسه ساعة وروده في معرفه ، وظل الحال كذلك في عهسسسد الخليفة ابى بكر الصديق ولما اتسمت الدولة الاسلاميسة في عهد عمر تم انشا الدواوين المختلفة - ويؤمسسن الفكر الاسلامي بأسلوب اللامركزية في الشئون المالبسسة فيختص كل اقليم بتحميل ايراداته والقيام بنفقسسات محققا اشباع الحاجة الجماعية للسكان - وذلك تحسست اشراف ورقابة السلطة المركزية - هذا مع مراعسساة الرقابة على تنفيذ الميزانية والتي تتمثل في :

#### (١) الرقابة الذاتيـــة :

والتى تتمثل فى اتباع تعاليم الاسلام والتسى فى مقدمتها قول الحق تعالى " لا تخونوا اللسسه والرسول وتخونوا اماناتكم "(١).

<sup>(</sup>١) سورة الانشال ـ الاية ٢٧ -

### (٢) الرقابة الاد اريسة:

وتتمثل فى الاسلام بمعاسبة عمال الجبايسسة وارسال من يراقب عملهم (يماثل التفتيش حاليا) وعدم قبول عمال الجباية هدايا واعتبارها رشدوة وفى الحديث الشريف "هدايا العمال غلسسسول اى خبانة . (1)

وابتكر عمر طريقة مراقبة العمال من خــــــلال مستوى معيشتهم  $(^{\Upsilon})$ ، بل واستحدث بما يسمــــــى " من اين لك هذا " فكان على العامل التدليــــل على ملكيته والا صادرها وحاسبه  $(^{\Upsilon})$ .

### (٣) الرقابة الشعبيسسة:

من خلال امة الامر بالمعروف والشهى عن المنكر،

<sup>(</sup>۱) الماوردى - الحاوى الكبير - المرجع الساب---ق

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف الخراج - المرجع السابق - ص ١٣٥ -

<sup>(</sup>٣) أبو عبيد - الاموال - المرجع السابق - ص ٣٨١ -

# خاتمة البحسيث

وليس معنى ذلك ان المالية العامة الاسلاميــــة تفاير مبادئ المالية الحديثة، وانعا كما أوضحنــا أثبتت المالية الاسلامية انها كانت سباقة الى كثيـــر من الامور التى توصل اليها الفكر الحديث بعد مئــــات السنين بل نقول بعد قرون وقرون •

فقد عرفت الدولة الاسلامية مبدأ الغمل بين مالية الدولة ومالية الحاكم وهو المبدأ الذي توطت اليسه النظم الحديثة بعد صراع طويل •

كذلك اوضحنا كيف عرفت المالية الاسلامية مبسداً موافقة اهل الحل والرأى عند فرض الضرائب وانفاقها (١)

<sup>(</sup>١) فيما عدا ماقرر بالقرآن الكريم ايراد او الفاقا

وهذا المبدآ يماثل المبدأ المستقر الذي توطت اليه المالية الحديثة بعد صراع طويل وصل الى حد الشسورة احيانا والذي يقتضى ضرورة موافقة ممثلى الشعسسب عند فرض الضرائب كذلك اتضع كيف ان الفكر الاسلامسسي سمح بتدخل الدولة لاستخدام الادوات المالية من نفقات وايرادات وميزانية هامة لاحداث تغييرات مرغوب فيها ، ولم تعرف المالية الحديثة هذا الامر الا في القسسرن العشرين .

بل ان الفكر الحديث لم يستطع ان يمل السبب ما ومل اليه الفكر الاسلامي في المجال الاجتماعييي فمثلا تحقيق حد الكفاية الذي يمثل الحد الادنيييين للمستوى اللائق للمعيشة بمعرفة الزكاة وتأميييين وابن السبيل وتحرير الفرد بسبل وتحرير الفرد بسبل وتحرير الشعوب من نير الاستعمار والاستغلال الواقييها .

وعلى ضوا ما تقدم يمكن القول ان الاسلام وضحع نظاما ماليا متكاملا وكان سباقا في كثير من الامور ولا يمنع الاسلام من اختلاف الانظمة المالية الوفعيـــة في الدول الاسلامية طالما انها تعدر تطبيقا للأصحول والمبادئ الثابتة الواردة في القرآن والعنـــــة باعتبار ان هذه الاصول والمبادئ صالحة لكل زمـــان ومكان بعرف النظر عن تغير الظروف •

ولهذا نرى ضرورة فرض الزكاة (۱) باعتبارهـــا فريضة اسلامية اجبارية لا تترك لمحض اختيار دافعهــا ويشرط ان يخصص لها ديوان يتولى مصارفها الشرعية،

والشراشب الوفعية لا تغنى عن الركاة ولكسسر الركاة تغنى عن الشرائب واذالزم الامر لولى الامسسر فرض ما يراه -

وعلى هذا تغرض الركاة وتخصم من الضرائب لمسن يسددها ويذلك يتعاوى الجميع مسلمين وذميين فللمساواة امام التكاليفالعامة التى من الواجب القيام بها =

وبالنسبة لمن لايدفع ضرائب يمكن فرض ضريبـــــة تماثل الزكاة وتسمى ضريبة التكافل الاجتماعي يسددهـا الذمي ومن في حكمه بدلا من الجزية •

هذا وبالله التوفيق -

<sup>(</sup>۱) هناك مشروع قانون الزكاة نرى ان يرى النـــور سريعا في مصر ان شاء الله •

حديث (رقما: ) " اذا قامت الساعة وفي يد احدكم فسيلة واستطلاع عديث (رقما: ) الا يقوم حتى يفرسها فليفرسها فله بذلك أجر "٠

سبق تخريجه •

حديث (رقم ٣٢ ) " لاتفعل فان مقام احدكم في سبيل الله افضل مــن مديث (رقم ١٣٠ ) . ملاته في بيته ستين عاما " •

حديث (رقم٤٪ ) " ومن ولى من امر المؤمنين شيء فولى رجلا وهــــه يجد من هو اصلح للمسلمين منه فقد خان اللـــــــه ورسوله والمؤمنين " •

حديث (رقمه: ) "الراشى والمرتثى في النار " التخريم:

طص من حدیث ابن عمر باسناد صحیح تیسیر ۲۷/۲

حديث (رقم٢» ) اعلمهم ان الله افترض عليهم صدقة تؤخذمناغنيائهم وترد على فقرائهم "

التخريسج:

سبق تخريجه

حديث (رقم ٧x) " الا من ظلم معاهدا اوكلفه فوق طاقته اوانتقصــه او اخذ منه شيئا فانا حجيجه يوم القيامة " التفريج :

د، هن عن صفوان بن سليم

حديث (رقم ٨\*) " المعتدى في المدقة كما نعها" التخريــج :

حم د ت ه عن انس باسناد غریب ،واخرجه ابوداود -

حدیث (رقم ا ) " لا زکاة فی مال حتی یحول علیه الحول "
التخریج :
-----عن عائشة باسناد فعیف ۲/۰۰۰

حديث (رقم١٠ﻫ) " مانع الزكاة في النار " التخريسيج:

طعى عن انس يوم القيامة ١١٣/٥ فى التيسير ٣٧٠/٢ قال ابن حجر ان كان محفوظــا فحسن •

حديث (رقم ۱۱\*) " انما الاعمال بالنيات ،وانما لكل امرئ ما نصوى فمن كانت هجرته الى الله ورسوله فهجرته الصدي الله ورسوله ،ومتى كانت هجرته الى دنيا يعيبها او امرأة ينكحها فهجرته الى ما هاجر اليه "

### التخريسج:

هذا الحديث اصل فى الاخلاص ومن جوامع الكلسسسم، قال ابو عبيد؛ ليس فى الاحاديث اجمع ولا اغنسسسى ولا أنفع ولا كثر فائدة منه ،واتفق الشافعسسسى واحمد وابن المدينى وابن مهدى وابو داودوالدارقطنى وغيرهم على انه ثلث العلم ومنهم من قال ربعسه، وقالوا حديث حسن صحيح ( 1- فيض القدير) •

حديث (رقم١٢ه) " ان حقا على الناس اذا قدم عليهم المسلمان أن يرحبوا به ،يخبروه باموالهم كلها،ولايخفسلوا عنه شيئا ،فان عدل فسبيل ذلك ،وان كانت غيلسره واعتدى لم يضر الا نفسه وسيخلف الله لهم " .

حديث (رقم١٣٣) "لا يعدر المعدق عنكم الا وهو راضي "

# التخريـــج:

( م ت د س ـ جرير بن عبدالله البجلى فى روايـــة ( اذا اتاكم المصدق فليصدر عنكم وهو راض) اخرجـه مسلم ورواه الترمذي والنسائى فى رواية اخرى ٠

حديث (رقم١٤٣) " العامل على المدقة بالحق كالغازي في سبيل|للسبه، والمعتدى في المدقة كمانعها"

## التخريسيج:

روایتین ( د ت انس بن مالك رض الله عنه فـــى الشطر الاول ،واخرجه ابوداود ، ( د ت ـ رافع بـــن

خريج رضى الله عنه ) في الشطر الثاني واخرجـــه الترمذي وابو داود -

حديث (رقمه ۱ ال يؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به "

التخريج: اخرجه الحكيم وابوالنصر الجزى في الابانة وقال حسن غريب والخطيب عن ابن عمرو رضي الله عنهما (جمصع الجوامع الجامع الكبير للسيوطي ١٩١٨) حديث (رقم ١٦٣) " امرت ان اقاتل الناس حتى يشهدوا ان لا الصحيد الا الله وان محمدا رسول الله ،ويقيموا المسلة ويؤتوا الزكاة ،فاذا فعلوا ذلك عمموا دما عسم

### التخريــــج :

حدیث صحیح حسن (ق ع عن ابی هریرة) رواه خمست عشر صحابیا ذکره الفخر الرازی والرافعسسسسی والشافعی وغیرهم •

حدیث (رقم۱۷ﷺ) " من اتاها فانی اخذها وشطر ماله عزمه من عزمات رینا "

سبق تخریجه ۰

موجنز لمناقشات وتعليةــــات الجلسة السادــــــة

# موجـز لمناقشات وتعليقـــــات الجلسة السانمـــــــة

موضوع الجلسسة ؛ التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام رئيس الجلسسة : الاستاذالدكتور محمد السعدي فرهـــــود

وقد تركز النقاش والحوار حول النقاط التالية:

### أولا : الزكــــاة :

واستهل المناقشة الدكتور محمد فرهــــود حيث اعترض على النظر الى الزكاة بوهفها ضريبــة في الني الزكاة لفويا هي النماء والطهــارة ولها في الاسلام باعتبارها عبادة وركن من اركــان الاسلام ، بينما الفريبة متروكة للحاكم يفرضهـــا

موجنز لمناقشات وتعليقـــــــات الجلسة السادـــــــــة

## 

موضوع البطسية : التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام رئيس البلسية : الاستاذالدكتور محمد السعدي فرهــــــود

وقد تركز النقاش والحوار حول النقاط التالية :

### أولا: الركسساة:

واستهل المناقشة الدكتور محمد فرهـــود حيث اعترض على النظر الى الزكاة بوسفها ضريبــة فياشار الى آن الزكاة لَغُويا هى النماء والطهـارة ولها فى الاسلام باعتبارها عبادة وركن من اركــان الاسلام ، بينما الضريبة متروكة للحاكم يغرضهــا

كلما دعت الامور ويستحيل ان تكون كالزكاة التى تجمع وتنفق فى معارفها المحددة ومنها " فى سبيل الله " وفى سبيل الله بأوسع معنى: فى شق الطرق وبنسسا المدارس والمستشفيات والنظافة منه الخ ، فسسان لم تكفى تكون الضريبة امرا اضافيا ، ومن شسسسن فلا داعى لان نقول ان الزكاة يمكن ان تفعم مسسسن الضرائب ، ويسرى اننا لو استطعنا تحصيل الزكسساة واستثمارها فى العناعة مثلا لنزعنا الفقر مسسسن

 واعترض السيد/ سمير نوفل على التوسع في تفسيسر كلمة " في سبيل الله " كاحدمهارف الزكاة واشــــرآن الى ما ذكره القرطبي في الجامع لإحكام القــــرآن من اجماع الفقها على ان في سبيل الله يقعد بهـــا الفازي والمجاهد في سبيل الله. ، وان الاختــــلاف كان حول الحاج والفازي غير المحتاج ، هل يدخلان فــي عبادة " في سبيل الله " واشار الى ان بعض الفقهـا عبادة " في سبيل الله " واشار الى ان بعض الفقهـا المحدثين يرون ادخال بعني الخدمات المتعلقـــــــة بالفقرا ولكن المعنى الموسع الذي ذكر اليــــروري بالفقرا ولكن المعنى الموسع الذي ذكر اليــــروري المنالية العامة معارفها ومواردهــــروري وضوابطها ــ وبين الركاة كتكليف شرعي بأمر اللــــه وحددت معارفها - وبين الزكاة كتكليف شرعي بأمر اللــــه وحددت معارفها .

وأوضح نفس المتحدث ان اموال الركاة اذا لـــم تغطى سوى جز من النفقات العامة وجب ان يغطــــى الباقى بالضرائب ، حيث ان الحقيقة الشرعيــــــة مقدرة على الحقيقة اللغوية .

وعقب الشيخ فضيلة الاستاذ الدكتور السعــــدى - فرهود على هذا الرآى بانه تفسير الفقهــــاء الذين يأخذون بالمعنى المحدود بعبارة" في سبيـــل الذين يأخدون بالمعنى الركاة ، فيعرفونها علـــــى

المعاربين معن هم فى الرباط او يتهيأون للقتسال او الخروج للغزو ، اما هو فيميل للرآى الموسسع اخذا بقول الله تعالى " للقراء الذين احمسسروا فى سبيل الله لا يستطيعون فربا فى الارض يحسبهسم الجاهل اغنياء من التعفف ٠٠٠ " وهؤلاء هم اهسسل العفوة معا كانوا يحيشون فى مسجد الرسول علسسى الله عليه وسلم فكانوا محبوسين بين امرين احدهما الجهاد والشانى تلقى العلم، ومن هنا وجسسسب على المسلمين ان يكفوا هؤلاء الذين يتطلعسسون فى سبسيل العلم مؤونتهم كما اوضح المعقسسسب بانه مع هؤلاء الذين توسعوا فى تفسير عبسسارة فى سبيل الله "

وفى موضوع الزكاة ايضا علق ففيلة الاستسساذ الدكتور فرهود على ما ورد فى بحث " الجوانسسسب السلوكية فى زكاة المال " من ان دافع الزكسساة يؤديها من" اواسط الاموال وليس من اجودها ولا مسسن خبيشها " بمعنى التوسط بين الطرفين ،وأوفسسسم ان المقصود بالتوسط هنا ووفقا لفقه اللغة العربية والبلاغة ، هو الاطيب وليس المقصود هو الحكسسسم الرياضي الحسابى كما يفهم من العبارة التسسسس

#### ثانيا : في الربا وسعر الغائدة :

علق السيد/ لحسيد الشنوفي على معالجة بحسس
" السياسات الاقتصادية في الاسلام " لتبرير سعسر
الفائدة كعائد رأس المال بوسفه احد عوامل الانتاج
وقال ان الباحث يجيز ان يتقاض رأس المسسال
عائدا محددا شابتا مهما كانت التسميات ولكنسي
اختلف معه في ان يكون هذا العائد محددا سلفسا
ويستحق بغض النظر عن نتائج العملية الاقتصاديسة
لقد قررت الشريعة الاسلامية لرأس المال عائسسدا
دون تحديد مسبق وتحسب نتيجة النشاط الاقتعسادي
من الربح او الخسارة التي تعود على صاحسسب
رأس المال ويكفي العامل ضياع جهده في حالسسة
الخسارة ان الاسلام يقيم توازنا دقيقا بين حقسوق
كل من صاحب رأس المال وحقوق العامل المفسارب
ويحيط كل منهابمجموعة من الضمانات بحيث لاتفلسق

كما اعترض معلق اخر على تبرير البحث المذكبور السعر الغائدة مع تغيير المسمى من سعر فائدة السي عائد فتعير المسميات في نظر المعلق غير مقبسولة لان كل النقط في الفقه الاسلامي تؤدى معنى محسسدد ويستبعد المعلق تشبيه عائد استخد ام رأس المسسسال النقدى بعائد الارض التي تستغل للزراعة ويسسسري ان الباحث بذلك يخلط بين الاجارة التي تنصب علسسي

منفعة الارض وبين استخدام النقود التي لا تقصيصيد لمنفعتها المباشرة وانما لتحقيق المنافع بفيرها.

كما اعترض نفس المعلق على ماجاء بالبحسست من ان الربا يتعلق اساسا بالقروض ، قائلا ان الربسا قد يتعلق بغير القروض من الانواع الاخرى للمعامسلات التى تشتمل على ربا ، فهناك مثلا ربا التفاضسسل الذي يقع كثيرا في المعاملات بين الناس ، وهو مسايجب الاشارة له في البحث ،

وفي تعقيب من الدكتور محمد طريح على النقياط المذكورة في شان الفائدة بالعائد قال اننا يجيب ان نبب هنا ان تكون قابلة للتطبيق فلا نرييسد ان نخوض في مجالات نظرية نخرج عنها مشتتى الفكيسر ونحن نهدف الى مراعاة اعتبارين اساسيين هميسا اعتبار مرضاة الله سبحات وتعالى واعتبارالتيسيس على المسلمين مما لايتعارض طبعا عمم المنهج، وانسا لا أتمور ان يتم تحويل البدوك الى بنوك اطلاميسة بالطريقة المثلى الا ان يكون ذلك في ظل المتحسون الاقتعادى الاسلامي لمحتمع اسلامي ، وهي المرحليسة النهائية التي ننشدها اما في المرحلة الانتقاليسة فالمطلوب تهيئة المناخ الذي يمكي الاخذ فيه بنظيام المشاركة بمورة فعالة ،وهو لايسادى بالغاه نظيسام المشاركة فهذا غير وارد وليسبالمعقول كما إن هنساك تحفظ وهو ان نظام المشاركة ليس هو النظام الموسد

لاستثمار المال الاسلامي وفي ظل الوقع الحالى هنسساك عقبات في سبيل تحويل البنوك الى بنوك اسلاميسسة والوقع المنطقي هو ان نحاول في هذه المرحلسسة تحويل النظام المعرفي الحالى حتى نجعله يتوافسوق مع الاسلام وليس العكس ومن هنا كانت مناقشتسسى لموضوع الفائذة

كما دافع الدكتور محمد طريح عن وجهة نظلسرة في اعتبار رأس المال من الناحية الاقتصادية عبسارة عن عمل سابق اي جهد سابق تحول او تبلور في هسورة راس مال ، وهو في ذلك لا يختلف عن الارض كعنسسر انتاجي يدعل على الربع و وكذلك يدعل رأس المسال على عائد، ولا ان نظلق على هذا العائد اسم فائسدة فهي عائد استخذام راس المال كما يجلبه الافيسسر من منفعة مثل العملومثل الارض وشي طبيعسسي ان كل ما يجلبه منفعة يستحق عائدا وقد تكسسون المال لا ياخذ عائدا والد تتول ان رأس المال لا ياخذ عائدا والمربعة لا تقول ان رأس المال لا ياخذ عائدا

وعقب الدكتور السعدى فرهود على ذلك ، بــــان يتفق مع الباحث في ان رأس المال متجمع عمل ، ولكن ليس شرطا ان يكون متجمع عمل سابق لنفس الشفــــسم فقد يتلقى البعض رأس المال عن طريق وصية او هبـــة او ميراث وبذلكلا يكونجهد عمل نفس الشفص ،وأن صاحب رأس المال يحمل عُلى ايراد شرعا وليس تكلفــــــة

وهنا فرق بين الاثنين ، الاسلام لايقول تكلفة لرأس المال ولكن يقول ايراد لرأسالمال من خلال المشارك .....ة فالاطلام لا يمنع حمول رأس المال على مائد ولكسيسين التحديد المسبق لهذا العائد امر غيبي موكسسسسول لمشيئة الله عز وجل ، والتحديد المسبق يؤدي الــــى غرر او ربا ، فغى النهاية مائد المضاربةوعائسسد المرابحة وغيرهما من التعاقدات الاسلامية هو عائست راس السال ولكنه في صورة ربح غاية ما في الامسسسر " الغنم بالغرم " الكل يتوكل على الله عز وجسسسل وهذه نقطة نفسية دقيقة جدا - لان الروح الاستثماريـــة لا تنفعل عن مودع الاموال بمجرد ايداعها في البنييك ولكن روح الاستثمار موجودة في المودع وموجودة لـــدى المستخدم ، الاثنين معا فقد تستثمر الاموال فيمسسا لم يحله الله ( تجارة في المحرمات مثلا او في تسليم اعداء الاسلام ) فهل نهتم بالفائدة فحسب دون اهتمىسام بالانتماء الاستثماري ؟ من عظمة الاسلام انه جعل هنساك انتماع اسلامي بين كافة الاطراف .

### شالشا : الاسلام وعلم الاقتصادوالمشكلة الاقتصادية والتنمية:

فى تعليق اخر على بحث " السياسات الاقتصاديــــة فى الاسلام " تسائل السيد سمير نوفل عن غاية الاقتصاد الاسلامى والتى يمكن فى فوثها وفع تعريف ملائـــــــم للتنمية الاقتصادية ، وهل الغاية هى الرفاهيـــــة، الرفاء ، حد الكفاية او الكفاف ،ان منطلق علــــــم الاقتصاد الاسلامي هو النظر الى الاقتصاد بمعنى الارزاق حيث يتعلق بالرزق في القفايا الاقتصادية بما ينطوي تحت قاعدة " ان الله هو الرزاق دو القوة المتيسن" وما يتعلق بالانفاق من الرزق " انفقوا ممسسسر رزقناكم " والعيب هو في قبولنا بمسلمات الغيسسر وعلى الاخص قانون الندرة النسبية فالاقتصاديسون يعتمدون في فكرهم اما على الحاد او علمانيسة ، بينما في الاسلام تصور عام للوجود قائم على ان الله خالق ورازق ، ويجب لذلك اسقاط اية حسابسسات او قوانين تقول بقلة او ندرة الارزاق لذلك اسقساط اية حسابات او قوانين تقول بقلة او نسسسدرة الارزاق كالتفسير المالتسي الذي يذهب الى قتسسل

كما اضاف عاتبا فى حاجة الى اعادة النظر فــى علم الاقتعاد من الوجهة الاسلامية وخاصة فــــــى المسلمات التى يعتمد عليها كمسألة الندرة التــى ليس لها مايساندها فى الشرع الاسلامى ٠

#### للتنمية التي تسود مجتمعات اخرى غير اسلامية ٠

وفى تعليق اخر من المناقشين السيد/ سيسسد على طه ، على بحث التنمية والعدالة والتكافسسل الاجتماعي في الاسلام " ، ابدى ان الباحث في حديثه عن التنمية الاقتصادية لم يربط بينها وبيسن التوزيع وموضوع العدالة الاجتماعية كما انسسسه اشار الى استخدام ادوات معينة في تنفيذ السياسسة الاقتصادية دون بيان امثلة لتلك الادوات ، كمسسا ان البحث لم يوضح مفهوم الحد اللائق للمعيشة وهسل هناك علاقة بين هذا الحد ومستوى الناتج .

الله تياولها في موقع الحر من البحث وهو التنميسة الاجتماعية التي يتقوم على المساواة والتكافسسل الاجتماعي ، وبهذا ربط بين وسائل الكسب الحسلل وعدالة توزيع الشروة في مورة زكاة او تكافسسل

وعن ادوات وسائل السياسة الاقتصادية في الاسلام، اشار الباحث الى ان اشار اليها دون تفعيل وهــــى الادوات المالية والنقدية والتجارية تقيدا بحسين البحث الذي خمعه لموضوع شامل وهو السياسة الاقتصادية كما اوجز دعائم السياسة المالية في الاسلام وابرزها قيامها على ترشيد الانفاق العام •

### رابعا: الاسلام والتأميسسن:

وفي تعليق على بحث " التأمين الاسلامي بيـــــن النظرية والتطبيق " قال الدكتور السعدي فرهـــود ان العنوان يشعر من اول وهلة بان التأميــــن اسلامي ، وقد يكون من الافغل ان يكون المنــــوان " التأمين بين النظرية والتطبيق الاسلامــــي " حتى يمكن الومول الى شيء محدد لانه فيما يبــدو ان هناك شبه اتفاق بين الباحثين من الفقهــــاء والتجاريين على اجازة التأمين التعاوني ، اما مساعدا ذلك ففيه خلاف ،

كما علق الدكتور محمد عبداللطيف مراد بان مشكلة التأمين هي في الواقع مشكلة تطبيق وليست مشكل شأمين تجارى او تعاوني او اجتماعي ، فانــــوام التأمين تتشابه مع بعضها في كثير من المفسسسات كما اشار الى انه يختلف مع الباحث فيما يتعلى برأيه في التطبيق بالنسبة للتأمين التجاري حيسست ان كافة انظمة الشامين تعتمد اولا باول علسسسسى دراسات فنية احصائية اكتوارية لاحتساب معسسدلات مختلفة للخطر والربحية والمساريف للوصول الى السعسر الامثل ، ويجرى التطبيق في معر والخارج حاليا علسسي تغيير قيمة الوثيقة سنويا من حيث معدلات مفهــــوم الالفاظ التأمينية وكيفية تطبيقها، كما اشار المعلىق الى ان سوق التأمين يتأثر بعاملين اساسيين اولهمسا عنص المشافسة بين شركات الشأمين بنائواعها والشائس بتوجيهات هيئة الرقابة على التأمين التي تتكف سلل برعاية مصالح كل من الشركات والمؤمن عليهم •

### ( YFYF )

#### رقمالصفحة

## فهرس محتويات المجلد الثالث

# بحوث الجلسة الخامسسة التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعــــــي في الاســـــلم

| 18.4    | التنمية الاقتصادية والاسلام                      | **      |
|---------|--------------------------------------------------|---------|
|         | د٠ اسماعيل عبدالرحيم شلبــى .                    |         |
| 1 & A 1 | التنمية في اطار العدل الاجتماعي ـ روعية اسلامية  | *       |
|         | د عبد الفتاح عبد الرحمن عبد المجيد               | <b></b> |
|         | ٠٠٠ هيد العندع فيد الرحق فيد العابيد             |         |
| 1081    | التنفية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسسسلام | *       |
|         | ودور بنك ناص الاجتماعي في تحقيقها                |         |
|         | بنك ناصر الاجتماعي - الادارة العامة للزكاة       |         |
|         |                                                  |         |
| 1074    | التكييف الضريبي لفريضة زكاة الاموال              | *       |
|         | د، سامی عبدالرحمن قابسل                          |         |
|         | د، سامی نجدی رفاعسسسی                            |         |
|         |                                                  |         |
| 1351    | النمو العادل في الاسلام                          | *       |
|         | د، محمد هاشم عــــوض                             |         |
|         |                                                  |         |
| 1777    | دراسة تحليلية لآثار تطبيق فريضة الزكاة على تعظيم | *       |
|         | العائد الاقتصادي والاجتماعي •                    |         |
|         | ده سامی نجدی رفاعیسی                             |         |
|         |                                                  |         |
| 1779    | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة الخامسة            | *       |

## ( 7777 )

| 4           | بحوث الجلسة السادسسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| رقم الصفحسة | التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 1404        | ورقة عمل حول التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|             | في الاسلام •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|             | أ محمود فو اد جاد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| 1400        | التأمين الاسلامي بين النظرية والتطبيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
|             | اً يوسف عبد الرحمــــن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • |
|             | ا المالية الما |   |
| 1981        | السياسات الاقتصادية في الاسلام مع التركيز علـــــى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3 |
|             | السياستين التنموية والتوزيعية ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|             | د، محمدابراهیم طریـــج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
| 7.10        | المصرف الاسلامي ـ المنهج الاسلامي للادخار والاستثمـسار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | * |
|             | والتنمية كحل بديل لنظام الفائدة في البنوكالتجارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|             | ١٠ صبري عبدالمنعم عبدالرؤوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| 7.47        | الجوانب السلوكية في زكاة الاموال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | # |
|             | د، سامی عبدالرحمن قابل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| 1317        | نظرية المالية العامة في الاستسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|             | د، احمد ماهسر عسسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 7729        | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة السادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| • • - •     | موجز تمنافسات وتعديدات أنجسه المساسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3 |

## ( 7777 )

| رقم الصفحة | بحوث الجلسة السادسيية                                 |
|------------|-------------------------------------------------------|
| رسم ،سب    | التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسمحصلام     |
|            |                                                       |
|            |                                                       |
| IVOT       | ورقة عمل حول التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي      |
|            | في الاسلام ٠                                          |
|            | ١٠ محمود فواد جادالله                                 |
| 1400       |                                                       |
|            | التأمين الاسلامي بين النظرية والتطبيق                 |
|            | 1- يوسف عبد الرحمـــن                                 |
| 1981       | السياسات الاقتصادية في الاسلام مع التركيز علـــــى    |
|            | السياستين التنموية والتوزيعية ٠                       |
|            | د، محمدابراهیم طریــج                                 |
|            |                                                       |
| 7.10       | المصرف الاسلامي … المنهج الاسلامي للادخار والاستثمـار |
|            | والتنمية كحل بديل لنظام الفائدة في البنوكالتجارية     |
|            | 1- صبرى عبدالمنعم عبدالرؤوف                           |
| Y+AV       | الجوانب السلوكية في زكاة الاموال                      |
|            | د ، سامی عبد الرحمن قابل                              |
|            | ت سی میں میں میں                                      |
| 1317       | نظرية المالية العامة في الاستسلام                     |
|            | د احمد ماهسس عسسسن                                    |
| 7789       | 2 .4 .4 .2 .4 .4                                      |
| 1167       | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة السادسة                 |

